

اول

# عَرْقَانُ رَضَا

## دَرَمَدَحْ مُصْطَفَى

مناظر اهل نور حضرت علامہ بودلائی فضلی نصرت برکاتی تری



مِرْكَازُ الْسُّنْنَةِ بِرَكَاتِ رَضَا  
امام احمد رضا راوی، پور بندر، گجرات

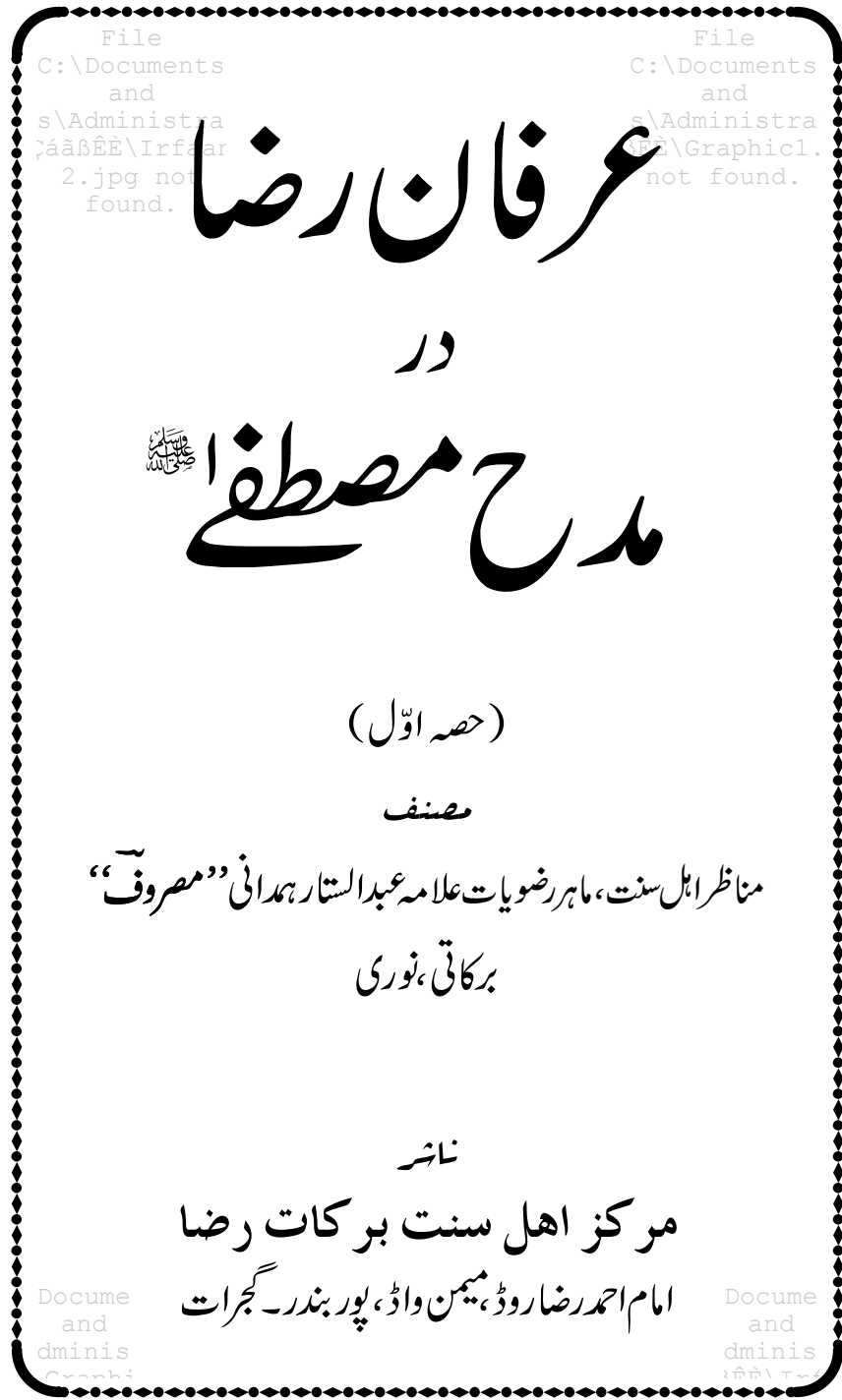
## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ

|                                                            |   |            |
|------------------------------------------------------------|---|------------|
| عرفان رضا در مرح مصطفیٰ (حصہ اول)                          | : | کتاب       |
| علامہ عبدالستار ہمدانی "مصروف" برکاتی، نوری                | : | مصنف       |
| ارشد علی جیلانی و محمد معین ترکی                           | : | کمپوزنگ    |
| علامہ نعمان عظیمی الازھری و جناب علی احمد، ایم۔ اے         | : | پروف ریڈنگ |
| مرکز اہل سنت برکات رضا، امام احمد رضا روڈ، پور بندر۔ گجرات | : | ناشر       |
| سن اشاعت بار اول: ۱۴۲۰ھ / ۱۹۹۹ء                            | : |            |
| سن اشاعت بار دوم: ۱۴۲۶ھ / ۲۰۰۶ء                            | : |            |

[www.Markazahlesunnat.com](http://www.Markazahlesunnat.com)

### ملنے کے پڑے

- ◆ فاروقیہ بک ڈپو، میا محل ، جامع مسجد ، دہلی۔
- ◆ کتب خانہ امجدیہ، میا محل ، جامع مسجد ، دہلی۔
- ◆ مکتبہ شیریہ ، نزد اقرأ ، محمد علی روڈ ، ممبئی۔



|     |                                                                                              |    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 66  | دین و دنیا کی مجھے برکات دے برکات سے<br>عشق حق دے عشقی عشق انتہا کے واسطے                    | 8  |
| 76  | فضل خدا سے غیب شہادت ہوا انہیں<br>اس پر شہادت آیت و وحی و اثر کی ہے                          | 9  |
| 80  | خاک ہو جائیں عدو جل کر مگر ہم تو رضا<br>دم میں جب تک دم ہے ذکر ان کا سناتے جائیں گے          | 10 |
| 90  | سونا پاس ہے سونا بن ہے سونا زہر ہے اٹھ پیارے<br>تو کہتا ہے نیند ہے میٹھی تیری مت ہی نرالی ہے | 11 |
| 94  | انبیاء کو بھی اجل آنی ہے<br>مگر ایسی کہ فقط آنی ہے                                           | 12 |
| 101 | اس پاک کوئی میں خاک بسر سر بخار ہیں<br>ستھجے ہیں کچھ یہی جو حقیقت بسر کی ہے                  | 13 |
| 105 | بلبل گل مدنیہ ہمیشہ بہار ہے<br>دو دن کی ہے بہار فنا ہے مآل گل                                | 14 |
| 111 | میرے کریم سے گر قطرہ کسی نے ماگا<br>دریا بہا دیئے ہیں در بے بہا دیئے ہیں                     | 15 |
| 121 | دور و نزدیک کے سننے والے وہ کان<br>کان لعل کرامت پر لاکھوں سلام                              | 16 |
| 125 | معصوموں کو ہے عمر میں صرف ایک بار بار<br>عاصی پڑے رہیں تو صلا عمر بھر کی ہے                  | 17 |

## فہرست عنوانیں

| صفحہ | شعر                                                                                                   | نمبر |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 11   | عرض مصنف                                                                                              | ۱    |
| 13   | تقریظ جلیل                                                                                            | ۲    |
| 18   | قرنوں بدی رسولوں کی ہوتی رہی<br>چاند بدی کا نکلا ہمارا نبی                                            | ۱    |
| 22   | مومن وہ ہے جو ان کی عزت پر مرے دل سے<br>تعظیم بھی کرتا ہے خبدی تو مرے دل سے                           | ۲    |
| 26   | کریم اپنے کرم کا صدقہ لیم بے قدر کو نہ شرما<br>تو اور رضا سے حساب لینا رضا بھی کوئی حساب میں ہے       | ۳    |
| 30   | ترا قد مبارک گلبن رحمت کی ڈالی ہے<br>اسے بوکر ترے رب نے ہنا رحمت کی ڈالی ہے                           | ۴    |
| 34   | پھر پھر کر ہر جانب دیکھوں کوئی آس نہ پاس کہیں<br>ہاں اک ٹوٹی آس نے ہارے جی سے رفاقت پالی ہے           | ۵    |
| 39   | آئی بدعت چھائی ظلمت رنگ بدلا نور کا<br>ماہ سنت مہر طاعت لے لے بدلا نور کا                             | ۶    |
| 51   | وہ رضا کے نیزہ کی مار ہے کہ عدو کے سینہ میں غار ہے<br>کسے چارہ جوئی کا وار ہے کہ یہ وار وار سے پار ہے | ۷    |

|     |                                                                                            |    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 194 | تیرے بے دام کے بندے ہیں نیسان جنم<br>تیرے بے دام کے بندی ہیں ہزاران عرب                    | 28 |
| 204 | جو گدا دیکھو لیے جاتا ہے توڑا نور کا<br>نور کی سرکار ہے کیا اس میں توڑا نور کا             | 29 |
| 218 | وہ سوئے لالہ زار پھرتے ہیں<br>تیرے دن اے بہار پھرتے ہیں                                    | 30 |
| 224 | خوش رہے گل سے عندليب خار حرم مجھے نصیب<br>میری بلا بھی ذکر پر پھول کے خار کھائے کیوں       | 31 |
| 232 | اللہ ہمیں خاک کرے اپنی طلب میں<br>یہ خاک تو سرکار سے تمغا ہے ہمارا                         | 32 |
| 239 | جنت ہے ان کے جلوہ سے جویائے رنگ و بو<br>اے گل ہمارے گل سے ہے گل کو سوال گل                 | 33 |
| 250 | اس میں زم زم ہے کہ قلم قلم اس میں جم جم ہے کہ بیش<br>کثرت کوثر میں زم زم کی طرح کم کم نہیں | 34 |
| 254 | ریش خوش معتدل مرہم ریش دل<br>ہالہ ماہ ندرت پر لاکھوں سلام                                  | 35 |
| 259 | تشنه نہر جناں ہیں عربی و عجمی<br>لب ہر نہر جناں تشنه نیسان عرب                             | 36 |
| 267 | خوف نہ رکھ رضا ذرا تو تو ہے عبد مصطفیٰ<br>تیرے لئے امان ہے تیرے لئے امان ہے                | 37 |

|     |                                                                                              |    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 129 | ارے اے خدا کے بندو! کوئی میرے دل کو ڈھونڈھو<br>میرے پاس تھا ابھی تو ابھی کیا ہوا خدایا       | 18 |
| 139 | یوں ملائک کریں معروض کہ اک مجرم ہے<br>اس سے پرسش ہے بتا تو نے کیا کیا کیا ہے                 | 19 |
| 146 | صدق صادق کا تصدق صادق الاسلام کر<br>بے غصب راضی ہو کاظم اور رضا کے واسطے                     | 20 |
| 155 | گیسو و قد لام الف کر دو بلا منصرف<br>لا کے تہ تنخ لا تم پر کروڑوں درود                       | 21 |
| 160 | کروں مدح اہل دول رضا پڑے اس بلا میں مری بلا<br>میں گدا ہوں اپنے کریم کا مرا دین پارہ نا نہیں | 22 |
| 164 | قضا حق ہے مگر اس شوق کا اللہ والی ہے<br>جو ان کی راہ میں جائے وہ جان اللہ والی ہے            | 23 |
| 169 | ہے تو رضا نزا ستم جم پر گر لجا میں ہم<br>کوئی بجائے سوز غم ساز طرب بجائے کیوں                | 24 |
| 178 | ترا وقت اور پڑے یوں دین پر وقت<br>نہ تو عاجز نہ تو غافل ہے یا غوث                            | 25 |
| 184 | صدقة میں ترے باغ تو کیا لائے ہیں بن پھول<br>اس غنچے دل کو بھی تو ایما ہو کہ بن پھول          | 26 |
| 190 | واہ کیا جود و کرم ہے شہ بطحہ تیرا<br>”نبیں“ سنتا ہی نبیں مانگنے والا تیرا                    | 27 |

|     |                                                                                                    |    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 349 | بھر سائل کا ہوں سائل نہ کنویں کا پیاسا<br>خود بجھا جائے لکیجہ مرا چھینٹا تیرا                      | 48 |
| 353 | یعنی ہے سورہ نور جن کی گواہ<br>ان کی پر نور صورت پر لاکھوں سلام                                    | 49 |
| 378 | ایسا گمادے ان کی والا میں خدا ہمیں<br>ڈھونڈھا کرے پر اپنی خبر کو خبر نہ ہو                         | 50 |
| 382 | اے مدیعو! خاک کو تم خاک نہ سمجھے<br>اس خاک میں مدفون شہ بطحہ ہے ہمارا                              | 51 |
| 386 | جلی جلی بو سے اس کی پیدا ہے سوزش عشق چشم والا<br>کتاب آہو میں بھی نہ پایا مزہ جو دل کے کتاب میں ہے | 52 |
| 396 | تیری قضا خلیفہ احکام ذی الجلال<br>تیری رضا حلیف قضا و قدر کی ہے                                    | 53 |
| 407 | نظرِ اک چمن سے دو چار ہے نہ چمن چمن بھی ثار ہے<br>عجب اس کے گل کی بہار ہے کہ بہار بلبل زار ہے      | 54 |
| 413 | کس سے کہیے کیا کیا کیا ہو گیا<br>خود ہی اپنے پر ملامت کیجھے                                        | 55 |
| 418 | بندہ قادر کا ہے قادر بھی ہے عبد القادر<br>سر باطن بھی ہے ظاہر بھی عبد القادر                       | 56 |
| 426 | جس طرف اٹھ گئی دم میں دم آگیا<br>اس نگاہ عنایت پر لاکھوں سلام                                      | 57 |

|     |                                                                                                           |    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 273 | یاد رخ میں آہیں کر کے بن میں میں رویا آئی بہار<br>جوہیں نسیمیں نیساں برسا کلیاں چنکیں مہکی شاخ            | 38 |
| 279 | جود شاہ کوثر اپنے پیاسوں کا جویا ہے آپ<br>کیا عجب اڑ کر جو آپ آئے پیالی ہاتھ میں                          | 39 |
| 287 | پاؤں اٹھا اور ٹھوکر کھائی کچھ سنبھلا پھر اوندھے منھ<br>مینھ نے پھسلن کر دی ہے اور دُھر تک کھائی نالی ہے   | 40 |
| 293 | دو جہاں کی بہتریاں نہیں کہ امانی دل و جاں نہیں<br>کہوں کیا ہے وہ جو یہاں نہیں مگر اک نہیں کہ وہ وہاں نہیں | 41 |
| 303 | ہوئی کنخوابی ہجراء میں ساتوں پردے کنخوابی<br>تصورِ خوب باندھا آنکھوں نے استار تربت کا                     | 42 |
| 310 | آس ہے کوئی نہ پاس اک تمہاری ہے آس<br>بل ہے یہی آسرا تم پر کروڑوں درود                                     | 43 |
| 316 | ملے لب سے وہ مشکیں مہر والی دم میں دم آئے<br>ٹپک سن کر قم عیسیٰ کہوں مستی میں قلقل کو                     | 44 |
| 328 | شاہ برکات و برکات پیشیاں<br>نو بہار طریقت پر لاکھوں سلام                                                  | 45 |
| 336 | عکس سم نے چاند سورج کو لگائے چار چاند<br>پڑ گیا سیم و زر گردوں پر سکھ نور کا                              | 46 |
| 340 | بلبلیں خامش پڑی ہیں خاک پر<br>کیوں ہیں منقاریں چھپائے زیر پر                                              | 47 |

|     |                                                                                             |    |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 497 | خوب مسی میں بامید صفا دوڑ لیے<br>رہ جانا کی صفا کا بھی تماشا دیکھو                          | 68 |
| 503 | ماں من مانتی منھ ماںگی مرادیں لے گا<br>نہ یہاں نہ ہے نہ ملتا سے یہ کہنا کیا ہے              | 69 |
| 509 | رسُل و ملک پہ درود ہو وہی جانے ان کے شمار کو<br>مگر ایک ایسا دکھا تو دو جو شفیع روز شمار ہے | 70 |



[www.Markazahlesunnat.com](http://www.Markazahlesunnat.com)

|     |                                                                                                          |    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 430 | نصر الی صالح کا صدقہ صالح و منصور رکھ<br>دے حیات دیں مجی جاں فزا کے واسطے                                | 58 |
| 436 | جو مقصد زیارت کا بر آئے پھر تو<br>نہ کچھ قصد کبھی یہ قصد دلی ہے                                          | 59 |
| 442 | خط سیہ میں نور الہی کی تابشیں<br>کیا صح نور بار ہے شام ابو الحسین                                        | 60 |
| 448 | خلق تمہاری جبیل حلقن تمہارا جلیل<br>خلق تمہاری گدا تم پ کروروں درود                                      | 61 |
| 452 | اک ترے رخ کی روشنی چین ہے دو جہاں کی<br>انس کا انس اسی سے ہے جان کی وہ ہی جان ہے                         | 62 |
| 461 | میں شار تیرے کلام پر ملی یوں تو کس کو زبان نہیں<br>وہ سخن ہے جس میں سخن نہ ہو وہ بیاں ہے جس کا بیاں نہیں | 63 |
| 470 | جو تیرے در سے یار پھرتے ہیں<br>در بدر یوں ہی خوار پھرتے ہیں                                              | 64 |
| 475 | لو وہ آیا مرا حامی مرا غنیوار ام<br>آگئی جاں تن بے جاں میں یہ آنا کیا ہے                                 | 65 |
| 484 | تاؤں کی بینوں میں پھر لہرا بجا<br>گیسوؤں کی ناگنیں لہرا چکیں                                             | 66 |
| 488 | جس کے آگے سر سروارا خم رہے<br>اس سر تاج رفتت پ لاکھوں سلام                                               | 67 |

## عرض مصنف

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی عَلٰی رَسُوْلِهِ وَحَبِّبِهِ الْکَرِیْمُ الْحَمْدُ لِلٰهِ رَبِّ الْعَالَمِیْنَ،  
وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلٰی سَيِّدِ الْمُرْسَلِیْنَ وَعَلٰی آلِهِ الْمُطَهَّرِیْنَ وَآصْحَابِهِ  
آجَمِیْعِیْنَ.

اما بعد

الله تبارک وتعالیٰ کے فضل و کرم سے اور اس کے پیارے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صدقہ و طفیل، حضور سیدنا غوث اعظم دشیگر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے فیض و کرم سے، مارہڑہ مطہرہ مقدسہ کے اولیاء کا ملین حضور سیدنا شاہ برکت اللہ، حضور خاتم الائکا بر سید آل رسول، حضور سید شاہ ابو الحسن احمد نوری و دیگر اولیاء خانقاہ برکاتیہ کی نظر عنایت سے، عاشق رسول، مجدد دین و ملت، امام اہل سنت، اعلیٰ حضرت، عظیم البرکت امام احمد رضا محدث بریلوی، میرے پیر و مرشد میرے ماڈی و بجا، میرے آقا و مولیٰ، آقا نعمت، تاجدار اہل سنت، شہزادہ اعلیٰ حضرت، حضور مفتی اعظم ہند مصطفیٰ رضا رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین وارضاہم عنہ کے فیض و کرم اور زگاہ لطف و عنایت سے فقیر سراپا تقصیر نے امام اہل سنت، امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی کے نعتیہ دیوان ”حدائق بخشش“، سے فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل (تام) کے ۱۳۰ ارشعار کی تشریح و توضیح کا کام تکمیل کو پہنچایا۔ اس کتاب کا نام ”عرفان رضا در مدح مصطفیٰ“، میرے مخدوم و معظم، واجب اتعظیم والاحترام حضرت قبلہ سید آل رسول حسینین میاں ظہی کی مارہڑی دامت برکاتہم القدسیہ نے تجویز فرمایا ہے۔ ”عرفان رضا“ کا کام موئخہ ۱۴۹۷ء کو آغاز کیا اور آج ۱۴۹۸ء کو تکمیل کو پہنچا، کل ۲۶ ماہ اور ۳ روز میں کام پورا ہوا۔ لیکن اس دوران راقم الحروف کو شدید بیماری و علالت کی وجہ سے دو مرتبہ جیل سے ہسپتال منتقل کیا گیا۔ اس طرح ایک ماہ اور ۵ روز (ڈیڑھ ماہ) بیماری و علالت میں ضائع ہوئے۔ اس حساب سے کل ۲۷ ماہ

اور ۱۹ روز میں ”عرفان رضا“ کا تصنیفی کام پورا ہوا۔  
مولیٰ تعالیٰ اپنے حبیب پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صدقہ میں میری اس کاوش کو شرف قبولیت سے نوازے اور عوام کے لئے فائدہ بخش اور میرے لئے نجات کا ذریعہ بنائے اور گناہوں کی مغفرت فرما کر مسلک سرکار اعلیٰ حضرت پرصلب کے ساتھ قائم رکھتے ہوئے خیر البلاد مدینہ منورہ میں مدفن عطا فرمائے! آمین بجاہ سید المرسلین۔

خاکپائے سادات مارہڑہ مقدسہ  
وبارگاہ رضا کا ادنیٰ سوالی

عبدالستار ہمدانی ”مصرف“

۷ احرام الحرام ۱۴۱۹ھ / مطابق ۱۲ مئی ۱۹۹۸ء  
بروز پنج شنبہ - خاص جیل - پورندر۔

## تقریظ جلیل

حضرت الحاج سید آل رسول حسین میاں نقی  
سجادہ نشیں خانقاہ برکاتیہ، مارہرہ مقدسہ

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی وَنُسَلِّمُ عَلَی رَسُولِهِ الْکَرِیمِ عَلَیْهِ وَعَلَی آللَّهِ وَ  
صَاحِبِهِ أَفْضُلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامُ

میں آج بھی اکثر یہی سوچتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے مولانا احمد رضا خاں محقق بریلوی کو کیسا  
غیر معمولی ذہن عطا کیا تھا کہ علوم عقلیہ و نقلیہ کے علاوہ فلسفہ، ریاضی و ہیئت، فقہ تقریباً ۵۲  
علوم میں اتنا کچھ سرماہی عطا کیا کہ دنیا انہیں علوم ظاہر و باطن کا امام مانے پر مجبور ہو گئی۔ منداد فتاویٰ  
پر شریف فرمائیں اور یہی وقت کی تجویز کو مختلف زمروں کے فتوے والا کرار ہے ہیں۔ ایک  
ایک پیر اگراف سب کو باری لکھواتے ہیں، مگر جب بھی پہلے کتاب کی طرف لوٹتے ہیں تو  
ضمون کا تسلسل وہی کا وہی، کہیں ذرہ بھر کفیوز نہیں۔ مکان کے باہر بیٹھ کیں متولیین کا  
ہجوم ہے۔ دور دور سے لوگ آئے ہیں، اپنے ساتھ الگ الگ مسائل لائے ہیں، مگر سوداگران  
 محلہ کا یہ درویش سب کی تسلی کر رہا ہے۔ مصلی بچھا ہوا ہے عبادت میں مصروف ہیں۔ مرشد کے  
آستانے سے جو اجازتیں عطا ہوئی ہیں انہیں وظیفے کے روپ میں ڈھالا جا رہا ہے۔ کبھی  
مراقبے میں چلے جاتے ہیں تو مارہرہ شریف ہو کر مدینہ پہنچ جاتے ہیں، پھر زمینداری کے  
معاملات بھی تو ہیں۔ کہیں زمین کا مقدمہ ہے، کہیں کھیت کا، کہیں لگان کا، کہیں چک بندی کا  
سب کچھ انہیں ہی دیکھنا ہے۔ اور سارے کاموں کے ساتھ ساتھ اللہ اور رسول کے دشمنوں کی  
دشام طرازیوں اور بہتان تراشیوں کا جواب دینا ہے۔ سنی اٹڑ پچھر تیار کرنا ہے۔ یہ کیسا داعی ہے  
کہ ایک ساتھ یہ سارے کام کر رہا ہے۔ اور وہ بھی انتہائی اظم و ضبط کے ساتھ۔ مجھے جو خیال

اکثر ستاتا ہے، وہ یہ کہ اتنی ساری مصروفیات کے ہوتے ہوئے اعلیٰ حضرت محدث بریلوی اتنا  
وقت کیسے نکال لیتے تھے کہ عروج شاعری بھی کیسی! کہ جس کے قدم قدم پر خطرے۔ مگر امام احمد  
رضانے یہ ثابت کر دیا کہ ان کے پاس اللہ تعالیٰ کا عطا کردہ ایک مفتی، ایک فقیہ، ایک مفسر،  
ایک محدث، ایک محقق، ایک مجدد کا ذہن بھی ہے اور ایک سچے عاشق کا ذہن بھی۔ انہوں نے  
شاعری کی اور اس میدان میں یگانہ روزگار اساتذہ فن سے اپنی سخن وری کا لوہا منوایا اعلیٰ  
حضرت نے ہندوستان میں اردو شاعری کو ایک نیا سلیقہ، ایک نیا آہنگ، نیا رنگ، نیا روپ عطا  
کیا۔ اعلیٰ حضرت نے شاعری کی سب سے مشکل صنف یعنی نعت کو مشق سخن کے لئے منتخب کیا۔  
انگریزی ادب میں لا رڈ ٹینی سن، فارسی میں سعدی شیرازی اور اردو میں جوش کے ذخیرہ الفاظ  
کی بڑی دھوم ہے۔ ذرا حدائق بخشش کے اوراق الیہ زبان و ادب کا ایک سمندر ٹھاٹھیں مار رہا  
ہے۔ انہوں نے اپنی شاعری میں جس رنگ و آہنگ کو پیش کیا وہ دوسروں کے نصیب میں اس  
لئے نہیں کہ دوسرے یا تو معشوق کی زلفوں کے خم میں پھنسے رہ گئے یا پھر غلو مبالغہ کی دلدل میں۔  
اعلیٰ حضرت نے جو کچھ لکھا قرآن مقدس اور حدیث حمید کی روشنی میں لکھا۔

ہوں اپنے کلام سے نہایت محفوظ  
بے جا سے ہے الہمہ اللہ محفوظ

•

قرآن سے میں نے نعت گوئی سیکھی  
یعنی رہے احکام شریعت محفوظ

اعلیٰ حضرت کی سیرت کا مطالعہ کرنے پر معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے شاعری میں کسی  
استاد سخن کے آگے زانوئے تلمذ نہیں تھہ کیا۔ وہ اپنے ہی شاگرد تھے اور اپنے ہی استاد۔ میرا  
خیال ہے کہ امام احمد رضا کو شاعری کا سلیقہ رب تعالیٰ کی بارگاہ سے ملا تھا اور داد گند خضری  
سے۔ امام احمد رضا کی نعمتوں میں جو خاص بات میں نے نوط کی ہے وہ یہ ہے کہ جتنی بار پڑھی

ان کے دینی علمی کارناموں کا کیا تناسب ہوتا ہے؟ تو کیا ہمدانی صاحب نے لفظ ”مظلوم“ درست نہیں لکھا؟

ہمدانی صاحب کو ایک سوچی سمجھی سازش کے تحت پچھلے تین چار برس سے سلاخوں کے پیچھے رکھا گیا ہے۔ اس سازش میں پور بندر کے ایک نام نہاد برکاتی کا بھی ہاتھ ہے، لیکن اللہ جسے چاہتا ہے اپنی محبوبیت سے نوازتا ہے اور اس سے اپنے دین کا کام لیتا ہے۔ حضرت یوسف علیہ السلام کو زندگی میں ڈالا گیا وہ بھی ایک سازش تھی، مگر اللہ کے اس پیارے بندے نے زندگی میں بھی اپنا راستہ نہیں چھوڑا اور بلکہ جاری رکھیں۔ بلا تشبیہ و بلا تمثیل، ہمدانی صاحب نے بھی جیل کی چار دیواری میں رہ کر دین کی خدمت میں کوئی دلیقۃ الہ انہیں رکھا۔ بظاہر وہ قید میں ہیں مگر ان کی اس قید پر سازشی کپڑے کے تاجر کی ہزار آزادیاں قربان! قابلِ رشک ہے وہ زندگی میں ایک بند کوٹھری میں بیٹھ کر ہمدانی صاحب رات دن سنی لظر پرچر تیار کرنے میں لگے ہوئے ہیں، اور یہ لظر پرچر سارا کاسار ارضیات سے متعلق ہے۔ زندگی کا باشی تذکرہ رضا کو زندہ رکھے ہوئے ہے اور بیانگ دہل اعلان کر رہا ہے۔

لگا رہا ہوں مضامینِ نو کے میں انبار  
خبر کرو میرے خرمن کے خوشہ چینوں کو  
ہمدانی صاحب کی یہ نئی کاوش جو آپ کے ہاتھوں میں ہے، اپنی نوعیت کی انفرادی تصنیف ہے۔ جیسا کہ نام سے ظاہر ہے یہ کتاب آپ کو اعلیٰ حضرت سے ملوانی ہے، انہیں پچھواتی ہے، ان کی شاعری کی گہرائیوں میں لے جاتی ہے اور جب آپ محسوس کریں گے امام احمد رضا کی شاعری تو ہم برسوں سے سنتے اور سرد ہنٹتے آئے ہیں مگر یہ معنی یہ مفہوم تو ہمارے وہم و مگماں میں بھی نہ تھے۔ آپ کا یہ احساس ہی درحقیقت ہمدانی صاحب کی محنت کی قیمت ہے۔ ورق ورق سے ان کی محنت آشکار ہے۔ کتاب کی معنویت سے معلوم ہوتا ہے کہ ہمدانی صاحب نے اپنی قید کا ایک ایک لمحہ ایک عاشق رسول میں گزارا ہے۔ سبحان اللہ! یہ رتبہ بلند ملا جس کوں

جائیں نئی لگتی ہیں۔ انہوں نے الفاظ کی ایسی بندشیں استعمال کی ہیں کہ ان میں لغتگی ہے، صوتی ہم آہنگی ہے، موسیقیت ہے اور ان سب کے ساتھ ساتھ اختیاط ہے، تقویٰ ہے، صداقت پسندی ہے، قرآن ہے، حدیث ہے۔

پاکستان میں پروفیسر مسعود احمد صاحب نے اعلیٰ حضرت پر بہت کام کیا ہے اور کر رہے ہیں۔ پچھلی دو دہائیوں میں رضویات پر اتنا کچھ سرمایہ سینیوں کے پاس جمع ہو گیا ہے کہ آج بر صیر ہندو پاک کی یونیورسٹیوں میں امام احمد رضا پر باقاعدہ رسیرچ ہورہا ہے اور ڈاکٹریٹ حاصل کی جا رہی ہے۔ اعلیٰ حضرت کی سند اپنے وطن ہندوستان میں اس میدان میں کام فی الحال شروع ہوا ہے وہ بھی پاکستان سے تحریک پا کر۔ اعلیٰ حضرت کی شخصیت ایسی ہے کہ فی زماننا ان کی عظمت کا اعتراف سمجھی کو کرنا پڑ رہا ہے۔ کسی نے مسروہ ہو کر کیا ہے کسی نے مجبور ہو کر۔ اعلیٰ حضرت سے عنادر کھنے والے اپنی نجی نشتوں میں کچھ بھی بتتے رہیں مگر جب وہ عوام کے سامنے آتے ہیں تو امام احمد رضا کا قصیدہ پڑھتے نظر آتے ہیں۔

گجرات کے ایک نامور تاجر ہیں عبدالستار ہمدانی، اعداد و شمار کی دنیا کے بادشاہ۔ کس کو کتنا دیا کس سے کتنا لیا، اس لین دین میں ماہر، مگر مشہور ہے۔ نگاہ مردمون سے بدل جاتی ہیں تقدیریں، حضور مفتی عظم ہند مولانا شاہ مصطفیٰ رضا برکاتی، نوری کے حلقة ارادت میں آتے ہیں ہمدانی صاحب کی کایا پلٹ گئی اور ان کی صلاحیتوں کا دھار ارضیات کی طرف مڑ گیا۔ ہمہ دانی ہمدانی کی خصوصیت بن گئی۔ غالباً پچھلے سال کی معمرکتہ الاراثتینیف ”امام احمد رضا ایک مظلوم مفلک“، جب ان کی منظر عام پر آئی تو ہر شخص یہی کہتا تھا کہ امام احمد رضا کو مظلوم لکھ دیا ہے۔ مگر پھر لوگوں نے غور کیا تو احساس ہوا کہ واقعی ان پر ظلم ہوا ہے۔ اپنوں کی طرف سے بھی اور غیروں کی طرف سے بھی اعلیٰ حضرت کے اپنے خاندان میں ان کا چرچا بہت کم ہے۔ بریلی شریف سے رسالہ نکلتا ہے ”اعلیٰ حضرت“، سچ بتائیے! اعلیٰ حضرت پر کتنے مضمون اس میں شامل کئے جاتے ہیں؟ اور جو نضمون کبھی کبھار آتے بھی ہیں ان میں اعلیٰ حضرت کی شخصیت اور

(1)

قرنوں بدیٰ رسول کی ہوتی رہی  
چاند بدیٰ کا نکلا ہمارا نبی

### حل لغت:

قرن: ستاروں کا ملأپ، دس یا بارہ یا چالیس یا اسی یا ایک سو برس کا زمانہ، بڑی مدت، زمانہ دراز، حیوان کی شاخ یعنی سینگ، جگ۔

(فیروز اللغات، ص ۹۵۲☆☆ لغات کشوری، ص ۵۵۶☆☆ کریم اللغات، ص ۱۲۲)

بدیٰ: تبدیلی، منتقلی، بادل کا نکٹرا، بادل کی لصیغیر، ایک شخص کے کام پر دوسرے کا جانا۔

(فیروز اللغات، ص ۱۸۸)

پہلے مفرع میں جو لفظ ”بدیٰ“ ہے، اس کا مطلب ”تبدیلی“ ہے۔

دوسرے مفرع میں جو لفظ ”بدیٰ“ ہے، اس کا مطلب ”بادل کا نکٹرا“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس شعر میں اپنے آقا و مولیٰ کی مدح و شنا میں سمندر کو کوزے میں سمودیا ہے۔ ظاہری معنی کے اعتبار سے یہ شعر بآسانی سمجھ میں آ جاتا ہے کہ ہر زمانے میں اللہ تبارک و تعالیٰ کے بھیجھ ہوئے رسولوں کی بدیٰ ہوتی رہی ہے اور اب بدیٰ کا چاند یعنی کہ ہمارے نبی جلوہ فکن ہو گئے ہیں۔ اس شعر میں لفظ ”بدیٰ“ کا استعمال دو مرتبہ ہوا ہے۔ لیکن دونوں کے معنی الگ الگ ہیں۔ پہلے مفرع میں جو لفظ ”بدیٰ“

گیا۔

کاغذ اور وقت کی بچت کا خیال نہ ہوتا تو میں ہمدانی صاحب کے قلم کی اس انگڑائی کی باریکیوں سے آپ کو روشناس کرتا تا۔ لیکن مجھے پوری امید ہے کہ آپ ان اوراق کی شناوری کر کے علم و آگہی کے سچے موقعی ضرور چنیں گے۔

ایک قلم کار کے لئے اس کی ہر نئی تصنیف ایک نئی زندگی ہوتی ہے۔ لہذا میں علامہ عبدالستار ہمدانی کو ان کی اس نئی زندگی پر دلی مبارکباد پیش کرتا ہوں اور دعا کرتا ہوں کہ اللہ کرے زور قلم اور زیادہ۔

سید آل رسول نظمی، برکاتی  
سجادہ نشیں خانقاہ برکاتیہ، مارہرہ مطہرہ  
مبینی ۲۱ رشوال المکرم ۱۳۱۹ھ

ہے وہ تبدیلی یا ایک شخص کے کام پر دوسرے کا جانا کے معنی میں ہے اور دوسرے مصرع میں جو لفظ ”بدی“ ہے اس کے معنی بادل کا مکمل ہے۔ پہلے مصرع میں لفظ بدی قابل غور اور قابل توجہ ہے۔ بدی کا ایک معنی یہ ہے کہ ایک شخص کے کام پر یا جگہ پر دوسرے کا جانا، اور یہی معنی اس شعر میں موزول ہے۔ کیوں کہ انبیاء کرام علی نبینا و علیہم الصلاۃ والسلام کی بدی یعنی یکے بعد دیگرے کی آمد کا سلسلہ اسی منشاء کے تحت ہوتا رہا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے عالم بالا میں تمام ارواح عالیٰ میں ایک میثاق یعنی کہ وعدہ و اقرار لیا ”آل سُلْطَ بِرَبِّكُمْ“ کیا میں تمہارا رب نہیں ہوں؟ تمام ارواح نے متفقہ طور پر جواب دیا ”بَلَى“ کیوں نہیں، میثاق تو ہمارا رب ہے۔ اس جلسہ میثاق میں نبی رسول، مومن، کافر، مشرک، نیک، بد، فاسق، فاجر، وغيرہ تمام انسان کی ارواح موجود تھیں۔ جب تمام نبی اور رسول موجود تھے تو ہمارے آقا و مولیٰ بھی یقیناً موجود تھے۔ اتنی بات ذہن کے ایک گوشہ میں محفوظ رکھ کر اب ایک اور بات کی طرف خاص توجہ فرمائیے۔ میثاق مذکور عام تھا۔ اس میں سب شامل ہیں۔ لیکن اس میثاق اول کے بعد ایک اور میثاق بھی لیا گیا۔ لیکن وہ میثاق عام نہیں۔ بلکہ خاص تھا۔ وہ دوسری میثاق صرف انبیاء کرام ہی کی ارواح طیبہ سے لیا گیا۔ اور اس کا تذکرہ بھی قرآن مجید میں ہے۔

”وَإِذَا أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَّا أَتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٌ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَءَ قَرَرْتُمْ وَ أَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيْ قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَأَشَهَدُوْا وَ أَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ۔“

(سورہ آل عمران، آیت ۸۱)

**ترجمہ:** اور یاد کرو جب اللہ نے پیغمبروں سے ان کا عہد لیا، جو تم کو کتاب اور حکمت دوں پھر تشریف لائے تمہارے پاس وہ رسول کہ تمہاری کتابوں کی تصدیق فرمائے تو تم ضرور ضرور اس پر ایمان لانا اور ضرور ضرور اس کی مدد کرنا۔ فرمایا کیوں تم نے اقرار کیا اور اس پر میرا بھاری ذمہ لیا؟ سب نے عرض کیا کہ ہم نے اقرار کیا۔ فرمایا تو ایک دوسرے پر گواہ ہو جاؤ اور

میں آپ تمہارے ساتھ گواہوں میں ہوں۔  
(کنز الایمان)

مندرجہ بالا آیت اور اس کا ترجمہ چند مرتبہ تلاوت کر کے ذہن نشیں کر لیں، اس میثاق ثانی میں انبیاء کرام کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب پر ایمان لانے اور مدد کرنے کی لتنی سخت تاکید فرمائی ہے۔ اب آئیے میثاق اول کو سمجھئے۔ اس میں تمام ارواح کے ساتھ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بھی اللہ تعالیٰ کی ربو بیت کا اقرار فرمایا، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سید المحدثین ہیں۔ خدا کی توحید کا پرچم لہرانے میں آپ سب پروفویت رکھتے ہیں۔ آپ نے اپنی ظاہری زندگی میں توحید کے علم کو لہرانا ہی اپنا مقصد اصلی بنایا اور یہی آپ کی حیات طیبہ کا اہم کام تھا۔ سورہ بنی اسرائیل کی پہلی آیت ”سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى“ کی تفسیر میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب سے فرمایا کہ ”جَعَلْتُكَ أَوَّلَ النَّبِيِّينَ خَلْقًا وَ آخِرَهُمْ بَعْثًا وَ جَعَلْتُكَ فَاتِحًا وَ خَاتَمًا۔“

یعنی اے محبوب! میں نے تمام نبیوں سے پہلا نبی خلق میں آپ کو بنایا مگر ان تمام کے آخر میں مبعوث کیا۔ اور میں نے آپ ہی کو افتتاح کرنے والا اور انتہاء کرنے والا بنایا ہے۔

(تفسیر ابن کثیر، جلد ۳، ص ۲۰)

اب اس شعر میں وارد لفظ بدی کا صحیح مفہوم معلوم کریں، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے اول نبی بنایا اور نبی کا کام ہوتا ہے توحید کا پرچم لہرانا، پرچم وحدانیت لہرانے کی سب سے پہلی ذمہ داری حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تھی، لیکن بعثت کے اعتبار سے آپ آخر میں تشریف لانے والے تھے۔ کام آپ کا تھا، لیکن انجام دینے کے لئے حضرت آدم علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام سے لے کر حضرت عیسیٰ علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام تک یکے بعد دیگرے انبیاء آتے رہے، جتنے بھی انبیاء کرام تشریف لائے انہوں نے اللہ تعالیٰ سے کیا ہوا اپنا میثاق ( وعدہ) کامل طور پر پورا کیا۔ اس میثاق میں صرف دو ہی باتیں تھیں ایک یہ کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر ایمان لانا، اور دوسری یہ کہ آپ کی مدد کرنا، ایمان تو تمام انبیاء کرام یقیناً

(2)

مومن وہ ہے جو ان کی عزت پر مرے دل سے  
تعظیم بھی کرتا ہے خجدی تو مرے دل سے

### حل لغت:

مرے: مرجانا، بجھ جانا، انتقال کر جانا، فریفہ ہو جانا، عاشق ہونا، تباہ ہو جانا، فرو ہو جانا، سخت نقصان ہو جانا، کسی دھات کا کشش ہو جانا، شرمذہ ہونا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۲۳۳)

مرے: مردہ، بے جان، بے روح، مر اہوا، فوت شدہ، متوفی، کمزور، ناتوان، نحیف، لاغر، بہت بوڑھا، مر جھایا ہوا، افسرده، لاش، میت، جنازہ۔ (فیروز اللغات، ص ۱۲۲۸)

پہلے مصرع میں جو لفظ ”مرے“ ہے اس کا مطلب ”مر جائے“ ہے۔

دوسرے مصرع میں جو لفظ ”مرے“ ہے اس کا مطلب ”مر اہوا“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں حضرت امام احمد رضا علیہ الرحمۃ والرضوان نے یہ کمال کر دکھایا ہے کہ ایک مصرع میں مومن کی شان ایمان کا ذکر کر دیا اور دوسرے مصرع میں منافقین اسلام یعنی خجدی و ہابی کی تقبیہ بازی اور فریب کاری کو ظاہر کر دیا۔ اس شعر کی ایک خوبی یہ ہے کہ مومن کے ایمان کی تعریف، اور منافق کے نفاق کی ندمت کے لئے آپ نے دونوں مصرعون میں ”مرے دل“ کا لفظ استعمال فرمایا ہے۔ اور ان دونوں ”مرے دل“ میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ پہلے مصرع میں ”مرے دل“ کی تفسیر یہ ہے کہ مومن وہ ہے جو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عزت و عظمت اور حرمت پر جان و دل سے ثار و قربان ہو جائے اور شرعاً مومن کی یہی

لائے، لیکن مد کس طرح کی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ حضور کا جو کام تو حید کا پرچم لہرانا تھا، وہ کام بخوبی انجام دیا اور وہ کام انجام دینے ہی میں حضور کی مد کرنی ہوئی۔ اب جب حضرت آدم علیہ السلام تشریف لائے تو ان کے ذمہ دو کام تھے۔ پہلے جو کام حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ذمہ ہے اس میں حضور کا ہاتھ بٹانا اور ساتھ میں اپنے امتيوں کو حضور کی آمد کا مژدہ سنانا، اور ان پر ایمان لانے کی تاکید کرنا، گویا حضرت آدم علیہ السلام تبلیغ و توحید کے فرائض منصب نبوت کے تحت انجام دے رہے تھے۔ لیکن درحقیقت حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ذمہ کا کام آگے بڑھا رہے تھے اور یہی معنی ہے بدی کا یعنی ”ایک شخص کے کام پر دوسرے کا جانا“، تو مطلب یہ ہوا کہ حضور کے کام پر حضرت آدم آئے تھے، پھر جب حضرت آدم علیہ السلام نے وصال فرمایا تو ان کے بد لے (بدی) میں حضرت نوح آئے۔ حضرت آدم کو حضور کا کام انجام دینے کے ساتھ ساتھ حضور کی رسالت کا مژدہ بھی سنانا تھا۔ یعنی یہی کام حضرت نوح علیہ السلام نے بھی انجام دیا۔ اور یہ سلسلہ حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام تک جاری رہا۔ ہر بھی اپنی ظاہری حیات میں اپنی قوم کو توحید کا پیغام دینے کے ساتھ سید الانبیاء والمرسلین کی آمد کا مژدہ سناتے رہے۔ آپ کے مناقب بھی بیان کرتے رہے۔ نیز آپ پر ایمان لانے کی بھی تاکید کی۔ اور یہی مفہوم ادا کیا ہے حضرت رضا بریلوی نے اپنے شعر میں لفظ ”بدی“ کے استعمال سے۔ قرنوں یعنی برسہا برس نبیوں کی بدی کا یہ سلسلہ جاری رہا۔ تمام انبیاء کرام آسمان نبوت پر درخشندہ ستارے کی حیثیت سے چمکتے رہے۔ بالآخر وہ وقت آیا کہ آسمان نبوت کا چاند بدی سے نمودار ہوا۔ جس پر اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمت اور مصلحت کے تحت نبوت کے سلسلے کو ختم کر کے اسے خاتم النبیین کے منصب پر فائز فرمایا۔



لڑیں گے۔ (بخاری شریف، جلد ۲، ص ۵۶۳) عزت رسول پر مرثیہ کا جذبہ مولین کے دلوں میں اتنا موجزن تھا کہ چھوٹے چھوٹے بچوں نے بھی عزت رسول پر اپنی جان کا نذر انہیں پیش کیا۔ جنگ بدرا کے موقع پر حضرت معاذ، حضرت موز رضی اللہ تعالیٰ عنہا نام کے دو چھوٹے بچوں نے دشمن رسول ابو جہل کو قتل کر دیا۔ اور وہ دونوں لڑتے لڑتے جام شہادت نوش فرمائے۔ ناموس رسالت پر مرثیہ کا جذبہ وہ مقدس جذبہ ہے کہ جس نے صحابہ کرام اور دیگر عاشق کو حیات جاوہ اپنی بخشی اور جذبہ فدا کاری کا نتیجہ ہے کہ اسلام حدود عرب سے نکل کر اپسین تک پھیل گیا۔ علامہ و اقدی رحمۃ اللہ علیہ نے ان تمام واقعات کو اپنی کتاب ”فتوح الشام“ میں بالتفصیل ذکر فرمایا ہے۔

نجدی منافق کی بھجوںی حضرت رضا بریلوی نے ”مرے دل سے“ فرمایا کہ مذاقین کی خصلت، تقیہ بازی اور خونے مکرا پر دھاک کیا اور ان کو دنیا کے سامنے بے نقاب بھی کیا۔ بارہا کا مشاہدہ ہے کہ عظمت رسول کا مکر اور تعظیم رسول سے کدو رت رکھنے والا اور صلاۃ وسلم پڑھنے کوطنٹنے کے ساتھ شرک و بدعت کہنے والا اگر کسی سنی کی محفل میں آپنستا ہے تو وہ شرک کے سارے فتوے اپنے لمبے کرتے کے گھرے جیب میں ڈال لیتا ہے۔ اور لوگوں کو دکھانے کے لئے کھڑے ہو کر صلواۃ وسلم پڑھنے لگتا ہے۔ لیکن اس کا یہ فضل فقط دکھاؤ اور ریا کاری ہوتا ہے۔ رغبت دل بالکل مفقود ہوتی ہے۔ اور مردہ دل سے یہ عمل کرتا ہے۔ اسی کا نام تو نفاق ہے۔ مذاقین کا یہی شیوه ہوتا ہے کہ زبان پر کچھ ہوتا ہے دل میں کچھ اور لوگوں کو دھوکہ دے کر اپنے جال میں پھنسانے کے لئے نت نے ہتھنڈے آزماتے رہتے ہیں۔ اس لئے ان کے دام فریب سے بچنے کے لئے آیات قرآنیہ اور احادیث بنویہ کی روشنی میں ان کو جانچ کر ان کی صحیح شناخت کر لینی اشد ضروری ہے۔ اور اسی ضرورت کے پیش نظر حضرت رضا بریلوی نے ان کی تعظیم کو مرے دل کی تعظیم کہہ کر قرآن و حدیث کی تعلیم کا مدعایاں کر دیا۔

مذاقین کی دھوکہ بازی سے مولین کو بچانے کے لئے اللہ تبارک و تعالیٰ نے قرآن

تعریف ہے جس کو عہد رسالت میں صحابہ کرام اور ان کے بعد تابعین، تبع تابعین سے لے کر آج تک ہر دور کے عشا قان نبی نے عملی جامہ پہنایا، اور ناموس رسالت پر مرثیہ کا پیغام ملت اسلامیہ کو دیا، دوسرے مصروع میں ”مرے دل سے“ دور حاضر کے نجدی، وہابی اور عظمت و تعظیم نبی کے منترین مراد ہیں جو ہمارے اور مر جھائے ہوئے دل سے کبھی بکھار تعظیم نبی کر لیتے ہیں لیکن ان کا یہ فعل دل کی رغبت کی بجائے ریا کاری، تقیہ، دکھاؤ، اور نفاق پر مشتمل ہوتا ہے۔ پہلے مصروع میں ”مرے“ فعل مضارع ہے، اور دوسرے مصروع میں ”مرے“ دل کی صفت ہے اور دونوں میں معنوی اعتبار سے ایسا ہی فرق ہے جیسا کہ ایمان و کفر، نور و ظلمت، زمین و آسمان، بہار و خزاں، گل و خار کے مابین ہے۔ یہ ہے امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی کے علم و فن کا کمال اور جذبہ عشق رسول کا سوز و گداز۔

مومن کی تعریف میں حضرت رضا نے ”مرے دل سے“ فرمایا کہ سیر و تاریخ کے ان تمام واقعات کی طرف اشارہ فرمادیا ہے کہ مجاہدین اسلام نے عشق رسول کے جذبے کے تحت ناموس رسالت کے تحفظ و بقا کے لئے اپنے سب کچھ بلکہ اپنی جان تک قربان کر دیں ”سر کٹاتے ہیں تیرے نام پر مدان عرب“، میں امام احمد رضا نے یہی اشارہ فرمایا ہے۔

● حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بیت المقدس کے کافروں سے جہاد کرنے کے لئے اپنی قوم کو حکم دیا تو ان کی قوم نے کہا کہ ”فَادْهُبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَا إِنَّا هُنَّا قَاعِدُونَ۔“ (سورہ مائدہ، آیت ۲۲)

ترجمہ: آپ جائیے اور آپ کا رب، تم دونوں لڑو، ہم یہاں بیٹھے ہیں۔ (کنز الایمان) لیکن جب کفار مکہ نے مدینہ طیبہ پر چڑھائی کرنے کا منصوبہ بنایا، اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کے دفاع کے لئے صحابہ کرام کی رائے طلب فرمائی، تو شمع رسالت کے پروانوں نے ایک زبان ہو کر عرض کیا کہ ہم یوں نہ کہیں گے جیسا کہ قوم موسیٰ نے کہا تھا کہ جاؤ تم اور تمہارا رب لڑو، حضور! ہم تو آپ کے دائیں بائیں اور آپ کے آگے پیچھے ہو کر

(3)

کریم اپنے کرم کا صدقہ لئیم بے قدر کو نہ ثرا  
تو اور رضا سے حساب لینا رضا بھی کوئی حساب میں ہے

حل لغت

کریم: بخشش والا، سخنی، بزرگ، فیاض، مہربان، گناہ بخششے والا، خدا تعالیٰ کا ایک صفاتی نام۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۰) ☆ لغات کشوری، ص ۵۸۸ ☆ کریم الگات، ص ۱۲۹)

کرم: بزرگی، بخشش، دان پن، عنایت، مہربانی، ہمت، جواں مردی، سخاوت۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۰) ☆ لغات کشوری، ص ۷۸ ☆ کریم الگات، ص ۱۲۹)

صدقہ: قربان، فدا، طفیل، بدولت، واری، خیرات، وہ کھانا وغیرہ جو سرپر اتار کر دیا جائے،

فقیروں کو دینا۔ (فیروز الگات، ص ۸۶) ☆ لغات کشوری، ص ۲۲۲ ☆ کریم الگات، ص ۱۰۲)

لئیم: کنجوس، جونہ خود کھائے اور نہ دوسروں کو کھلائے، کمینہ، رذیل، سفلہ، کم ظرف،

نالائق، ناکس۔ (فیروز الگات، ص ۳۷) ☆ لغات کشوری، ص ۲۳۶ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۸)

حساب: گنتی، شمار، نرخ، بھاؤ، قیمت، حالت، کیفیت، سمجھ، میزان، جوڑ، قادرہ، ڈھنگ،

طور علم۔ (فیروز الگات، ص ۵۲۸) ☆ لغات کشوری، ص ۲۳۲ ☆ کریم الگات، ص ۷۵)

بے قدر: ذلیل، بے عزت، ناشکرا، ناقدر دان، قدر نہ کرنے والا۔ (فیروز الگات، ص ۲۲۸)

حساب لینا: حساب پوچھنا، پڑھنا، آمد و رفت کا جائزہ لینا۔ (فیروز الگات، ص ۵۶۸)

شرمنا: لجانا، ذلیل کرنا، شرمندہ کرنا، شرمندہ ہونا، نا دم ہونا۔

(فیروز الگات، ص ۸۲۱)

دوسرے مصرع میں پہلا جو لفظ ”حساب“ ہے، اس کا مطلب ”حساب پوچھنا“ ہے۔

مجید میں مستقل ایک سورہ بنام ”منافقون“ نازل فرمائی اور اس سورہ کی پہلی ہی آیت میں منافقین کی زبانی اقرار ایمان کو کذب صریح کہتے ہوئے ارشاد فرمایا ”وَاللَّهُ يَشْهُدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ“ (سورہ منافقون، آیت ۱)

ترجمہ: اور اللہ گواہی دیتا ہے کہ منافق ضرور جھوٹے ہیں۔ (کنز الایمان)

علاوہ ازیں سورہ توبہ میں اور دیگر مقامات پر منافقین کی خونے نفاق اور حیله سازیاں تفصیل سے مذکور ہیں۔ ان آیات قرآنیہ کی تفسیر اور احادیث نبویہ کی تشریع میں کتب موجود ہیں۔ اور محبوب رب العالمین سید القاہرین علی المنافقین (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے عین خطبہ جمعہ کے دوران منافقین کی پوری جماعت کے افراد کو نام لے لے کر کھڑا کیا اور ان کو اپنی مسجد سے باہر نکال دیا۔



دوسرا مصريع میں دوسرا جو ”حساب“ ہے، اس کا مطلب ”گنتی میں ہونا“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ خداوندی میں ایک انداز میں اپنی مغفرت و بخشش کی التجاکر تے ہیں۔ شعر کے الفاظ اس بات کی غمازی کرتے ہیں کہ حضرت رضا بریلوی کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی شان رحیمی اور کریمی پر کامل اعتماد ہے اور ساتھ ہی ساتھ از راہ توضع و انکساری اپنی بے ما نیگی ناکسی اور ذنب و عصیاں کا بھی اعتراف فرمائے ہیں۔ شعر کے دوسرا مصريع میں دو مرتبہ لفظ ”حساب“ کا استعمال فرمایا ہے۔ پہلی مرتبہ جو حساب ہے وہ فعل ہے اور حساب پوچھنا یا آمد و رفت کا جائزہ لینے کے معنی میں ہے۔ اور دوسری مرتبہ جو لفظ حساب ہے وہ اسم ہے، اور گنتی یا شمار کے معنی میں ہے۔

شعر کا مفہوم یہ ہے کہ اے رب کریم! تو اپنے کرم کے طفیل مجھ جیسے رذیل اور ذلیل کو شرمندہ مت کر، کیوں کہ میرے نامہ اعمال میں صرف عصیاں ہی عصیاں ہیں اور حساب لینے میں وہ میری ذلت و رسائی کا باعث ہوں گی۔ اے رب کریم! تو رحیم و رحمن موی ہے۔ اپنے اعمال کا حساب دینا تو ہم پر لازم ہے، لیکن حساب لینا تجوہ کو لازم نہیں۔ اگر تو چاہے تو حساب لے اور نہ چاہے تو حساب بھی نہ لے۔ اگر حساب لے تو یہ تیرا عدل و انصاف ہے اور اگر حساب نہ لے تو تیرا رحم و کرم ہے۔ اگر حساب لے کر برائی کے بد لے بندے کو سزا دے تو کسی کو مجال شکایت نہیں اور اگر بے حساب لئے بخش دے تو کسی کو مجال اعتراض بھی نہیں۔ اے رب کریم! تو سب کا مالک اور سب سے اعلیٰ حکم الحاکمین ہے۔ گنہگار کو سزا دے یا معاف کر دے تیرے اختیار میں ہے، اس سے تیری قدرت میں کوئی فرق نہیں آنے والا، اور نہ ہی تیری شان کر کی میں کوئی کمی واقع ہوگی۔ اے رب کریم! تیری ہی صفت شان ستاری ہے۔ تو اپنے بندوں کے

عیوب و نقائص کو چھپاتا ہے۔ اس پر پردہ رکھتا ہے۔ لہذا اے رب کریم! اے ستار! اگر تو نے رضا سے آج یعنی میدان محشر میں حساب لیا تو مخلوق کا جنم غیر جو ٹھاٹھیں مار رہا ہے۔ میرا نامہ اعمال کیسا ہے وہ تو بھی جانتا ہے اور میں بھی جانتا ہوں۔ حساب لینے میں میری رسائی ہے، انکشاف عیوب میں ذلت ہی ہے اور کچھ کچھ بھرے ہوئے میدان میں بے شمار لوگوں کے سامنے مجھے نادم اور شرمندہ ہونا پڑے گا۔ اور تیری شان ستاری یہ ہے کہ تو اپنے بندوں کے عیوب چھپاتا ہے۔ اے رب کریم! تیرے کرم کا واسطہ حساب نہ لے اور حساب لئے بغیر مغفرت فرم۔ اے خالق کائنات، اے مالک حقیقی! اگر تو نے رضا سے حساب نہ لیا تو تیرا کچھ بھی نقصان نہیں کیوں کہ رضا کس حساب اور کس شمار میں؟ میری حیثیت اور وقت، ہی کیا ہے! تیرے کرم کے ایک اشارے میں ہے کہ میرے نامہ اعمال کے حساب و کتاب کا معاملہ رفع دفع ہو جائے گا۔ میرا کام بن جائے گا۔ میرا بھلا ہو جائے گا۔ اور تیرانہ تو کچھ نقصان ہو گا اور نہ ہی تیرا کچھ خرچ ہو گا۔ لہذا جس میں تیرا کسی قسم کا نقصان نہیں اسے معاف فرمادے۔ اور جس میں تیرا کچھ خرچ نہیں عطا فرمادے۔ ایک اور مقام پر حضرت رضا بریلوی نے ایک دل کش اور اچھوتے انداز میں بارگاہ خداوندی میں استدعا کرتے ہوئے عرض کیا ہے:

نقصان نہ دے گا تجھے میرا عصیاں  
غفران میں کچھ خرچ نہ ہو گا تیرا



جس میں تجھے نقصان نہیں کر دے معاف  
جس میں تیرا کچھ خرچ نہیں دے دے مولیٰ

حضرت رضا بریلوی نے حساب نہ لینے کی گزارش کر کے خداۓ تعالیٰ کی عنایت تامہ کو سراہا ہے۔ کیوں کہ ایک تو ہوتا ہے حساب لینا، لیکن رعایت کرنا اور کمی بیشی کو در گز رانا اور معاف کر دینا، اور دوسرا یہ کہ سرے سے حساب ہی نہ لینا، دونوں میں بڑا فرق ہے۔ پہلے میں خجالت

(4)

تَرَاقْدَ مَبَارِكَ لَبِنَ رَحْمَتَ كَيْ ڏَالِيْ ہے  
اَسَے بُوكَر تَرَے رَبَ نَے ٻَنَا رَحْمَتَ كَيْ ڏَالِيْ ہے

**حل لغت**

قد: جسم کی لمبائی، قامت، ڈیل، بدن، جسم۔

(فیروز الگات، ص ۹۲۹ ☆ لغات کشوری، ص ۵۵۲ ☆ کریم الگات، ص ۱۲۳)

لَبِن: گلاب کا پودا، گلاب کے پودے کی جڑیں، کسی درخت کا وہ حصہ جو زمین کے ساتھ لگا ہے۔ درخت، گل سرخ۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۰☆ لغات کشوری، ص ۲۱۸☆ کریم الگات، ص ۱۳۲)

ڏَالِيْ: شاخ، ٹہنی، چڑے کی پٹی، ٹوکری جس میں پھول یا پھل سجا کر امراء کو پیش کئے جاتے ہیں۔

(فیروز الگات، ص ۶۷۶)

ڏَالِيْ: بمعنی ڏالنا، بنیاد رکھنا، جوڑنا، لگانا، ملانا، رکھنا، دھرنا، پرونا۔ (فیروز الگات، ص ۲۷۶)

جڑ، بنیاد، نیو، اصل، باعث، سبب، شروع، آغاز۔

(فیروز الگات، ص ۲۱۶☆ لغات کشوری، ص ۱۰۵)

پہلے مصرع میں جو لفظ ”ڏالی“ ہے۔ اس کا مطلب ”ٹہنی“ ہے۔

دوسرا مصرع میں جو لفظ ”ڏالی“ ہے۔ اس کا مطلب ”لگانا“ ہے۔

**شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن**

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے افضل اخلاق

اور شرمندگی کی گنجائش ہے مگر دوسرے میں شرمندگی کا امکان ہی نہیں۔ اور پورا معاملہ ڈھکا چھپا رہ جائے گا۔ بند مٹھی لاکھ کی والا معاملہ ہے۔ مثال کے طور پر ایک آقا نے اپنے خادم کو سور و پیہ دے کر سودا لانے کے لئے بازار بھیجا۔ دوپہر کا وقت تھا، شدت کی گرمی تھی۔ خادم نے نوے روپیہ کا سودا خریدا اور پچے ہوئے باقی دس روپیہ کا ٹھنڈا شربت پی لیا۔ سوکی نوٹ ختم، اب وہ سودا لے کر واپس آقا کی خدمت میں آیا۔ اگر آقا حساب لے تو کہنا پڑے گا۔ دس روپیے کا شربت پیا ہے، غلطی ہو گئی ہے، میری تنخواہ سے کاٹ لینا۔ پھر آقا اگر چاہے تو اس کو معاف کر دے اور تنخواہ سے نہ کاٹے۔ حساب دیتے وقت آقا کے پاس کچھ ملنے والے لوگ بیٹھے ہوئے تھے۔ حساب دینے میں ان مہمان لوگوں کے سامنے نادم ہونا پڑے گا اور کہنا پڑے گا کہ تمہارے پیسے سے شربت پی لیا، اس کے بر عکس خادم سودا لے کر آیا اور آقا کو حساب دینا ہی چاہتا تھا کہ آقا نے از راہ کرم کہا ابھی رہنے دو، حساب دینے کی کوئی ضرورت نہیں۔ عیش کرو! اس صورت میں خادم کو آقا اور دیگر لوگوں کے سامنے شرمندہ نہیں ہونا پڑے گا۔ اسی لئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے بارگاہ خداوندی میں حساب نہ لینے کی درخواست کی ہے۔



صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم اقدس کو گلبن رحمت کی ڈالی یعنی شاخ سے تشبیہ دی ہے۔ اور گلبن رحمت کی ڈالی کہنے میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے تمام اوصاف عالیہ کی مدح و شنا ہے۔ رحمٰن و رحیم رب العالمین جل جلالہ نے اپنے محبوب اعظم کوروف، رحیم، رحمۃ للعالمین بنی کرکا نبات پر عظیم احسان فرمایا ہے۔

قرآن مجید میں صاف ارشاد ہے ”وَ مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ“ یعنی نہیں بھیجا آپ کو مگر رحمت تمام جہان کے لئے۔ جس ذات مقدسه کو خود ان کارب اور ان کا خالق ہی رحمت فرماتا ہے۔ اس کی رحمت عامہ کا کیا کہنا! خالق رب العالمین اور اس کا محبوب رحمۃ للعالمین دونوں عالیین کا ذکر ہے، ایک عالیین کارب ہے جو حقیقی مالک و خالق ہے۔ اور اس کی عطا سے اس کا محبوب عالیین کے لئے رحمت ہے تو جہاں جہاں خدا کی خدائی پائی جائے گی وہاں وہاں محبوب کی رحمت پائی جائے گی۔ اور بلاشبہ کائنات کا ذرہ ذرہ خدا کی قدرت کے تحت ہے۔ تو ثابت ہوا کہ کائنات کا ذرہ ذرہ محبوب کی رحمت سے بہرہ مند ہے۔ حضور اقدس کی رحمت کا تذکرہ ایک دو اور اسی میں ممکن ہی نہیں۔ اس کے لئے تو دفاتر درکار ہیں۔ یہاں اختصار اشعار اچھی طرح ذہن نشیں کرنے کے لئے کچھ عرض کرنے کی جرأت کرتا ہوں۔ اس شعر کے دونوں مصروعوں میں ”ڈالی“، لفظ استعمال ہے۔ پہلے مصروع میں جو لفظ ڈالی ہے وہ ٹہنی کے معنی میں ہے اور اسیم ہے اور دوسرا مصروع میں جو لفظ ڈالی ہے وہ ڈالنا، لگانا، بونا، کے معنی میں ہے۔ اور فعل ہے۔ اس اعتبار سے یہ شعرا دو ادب کی صنعت تجھیں مستوفی ہے۔ پہلے مصروع میں لفظ ڈالی جو اسم ہے وہ باعتبار تشبیہ استعمال کیا گیا ہے۔ اور دوسرا مصروع میں جو لفظ ڈالی ہے وہ فعل ہے اور اس کا ذکر باعتبار فعل ماضی کیا گیا ہے۔ جس کا مطلب یہ ہوا کے اسے ”بُوکر ترے رب نے بنا رحمت کی ڈالی ہے۔“ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ رب تبارک و تعالیٰ نے اپنے دست قدرت سے کون سی ٹہنی (ڈالی) کی بنیاد (ڈالی)؟ یہ معہد حل کرنے کے لئے

قرآن مجید کی آیات کی روشنی درکار ہے۔

اہل جنت پر اپنے انعامات کا ذکر کرتے ہوئے اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے:

”وَاصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ فِي سِدْرٍ مَخْضُودٍ وَ طَلْعٍ مَنْخُودٍ وَظَلِيلٍ مَمْدُودٍ“  
(سورہ الواقعہ آیت ۲۷، ۳۰)

ترجمہ: اور داہنی طرف والے کیسے داہنی طرف والے، بے کانٹوں کی بیریوں میں اور کیلے کے چکھوں میں اور ہمیشہ کے سایہ میں۔  
(کنز الایمان)

اس آیت میں مذکور ظلٰی مَمْدُودٍ کی تفسیر حدیث شریف میں موجود ہے۔ بخاری، مسلم، ترمذی اور ابن ماجہ میں سیدنا حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ظل مددود کی تفسیر میں فرمایا:

”إِنَّ فِي الْجَنَّةِ شَجَرَةً يَسِيرُ الرَّاكِبُ فِي ظَلِّهَا مِائَةً عَامٍ لَا يَقْطَعُهَا.“

ترجمہ: جنت میں ایک درخت ہے اگر سو سال تک سوار اس کے سایہ میں سفر کرے تو بھی وہ ختم نہ ہوگا۔

حضرت کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت میں ہے کہ ”إِنَّ اللَّهَ غَرَّسَهَا بِيَدِهِ“ یعنی اللہ نے اس درخت کو خود اپنے دست قدرت سے لگایا ہے۔ علاوه از یہ متعدد احادیث ”ظلٰی مَمْدُودٍ“ کے تعلق سے وارد ہیں۔ مثلاً:

• اس کی ٹہنیاں جنت کے احاطے کے باہر تک چھائی ہوئی ہیں۔

• جنت میں جو بھی نہر ہے وہ اسی درخت کی جڑ سے نکلتی ہے۔

• اس کے پتوں سے جنت کو رنگ و روغن کیا جاتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

• ”ظلٰی مَمْدُودٍ“ کی تشریح میں تفسیر نیشاپوری میں لکھا ہے کہ وہ سایہ دراز ہر طرف پھیلا ہوا ہے جونہ سمتے، نہ سکڑے، جو دام اور باقی ہے اور کبھی بھی زائل نہ ہو یہاں تک کہ اسے سورج بھی ختم نہ کر سکے۔

(5)

پھر پھر کر ہر جانب دیکھوں کوئی آس نہ پاس کہیں  
ہاں اکٹھی آس نے ہارے جی سے رفاقت پائی ہے

**حل لغت:**

آس: ارگرد، قرب و جوار، اغل بغل، گرد و پیش، پڑوس، ایک پھل کا نام۔

(فیروز الگات، ص ۱۹) ☆ لغات کشوری، ص ۳۱

آس: آشا، امید، خواہش، آرزو، آسرا، بھروسہ، سہارا، آٹا پینے کی بھجی۔

(فیروز الگات، ص ۱۹) ☆ لغات کشوری، ص ۳۱

رفاقت: ہمراہی، ساتھ، اتحاد، خیرخواہی، ہمدردی، وفاداری، معاونت، محبت، دوستی۔

(فیروز الگات، ص ۱۳) ☆ لغات کشوری، ص ۲۷ کریم الگات، ص ۸۰)

بارا: آشا، امید، خواہش، آرزو، آسرا، بھروسہ، سہارا، آٹا پینے کی بھجی۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۲۸)

پالی: پالا کی تانیث، تعلق، واسطہ، سروکار، سابقہ، جان پہچان۔

(فیروز الگات، ص ۲۶۶)

پہلے مصرع میں جو لفظ ”آس“ ہے اس کا مطلب ”قرب، قریب“ ہے۔

دوسرے مصرع میں جو لفظ ”آس“ ہے اس کا مطلب ”امید“ ہے۔

**شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن**

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے دور میں

”ظلِ مَمْدُودٍ“ کے جتنے بھی اوصاف ذکر ہوئے وہ تمام اوصاف آتائے دوجہاں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات میں کامل طور پر جلوہ افروز ہیں۔

”ظلِ مَمْدُودٍ“ کے درخت کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے دست قدرت سے لگایا ہے۔ اسی طرح حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تخلیق بھی دست قدرت کا سب سے بہترین شاہ کا رہے۔ جس طرح جنت کی ہر نہر اس درخت سے فیضیاب ہے۔ اسی طرح وہ درخت حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے فیض یافتہ ہے۔

کیوں کہ حدیث میں وارد ہے کہ ”آنَا مِنْ نُورِ اللَّهِ وَ كُلُّ مِنْ نُورِي“ یعنی میں اللہ کے نور سے ہوں اور میرے نور سے سب۔ تو ثابت ہوا کہ حضور کا سایہ رحمت تمام خلوق پر اللہ کی رحمت کا بھی نہ زائل ہونے والا سایہ ہے۔ اور اسی کو رحمت کی ڈالی کہنا مناسب اور موزوں ہے۔ اس شعر کے دوسرے مصرع میں حضرت رضا بریلوی نے ”بنارحمت کی“ یعنی رحمت کی جڑ کا استعمال کر کے سارا معاملہ ہی حل کر دیا کہ کائنات میں جس کو بھی، جہاں بھی، جب بھی، جیسے بھی نعمت ملی۔ یا مل رہی ہے یا آئندہ ملے گی وہ سب اس رحمت عالم کی رحمت کا صدقہ ہے۔ جو تمام نعمتوں اور رحمتوں کی اصل اور بنیاد ہے۔



پھیلے ہوئے فتنے اور الحاد و بے دینی کے ماحول سے دل برداشتہ ہو کر اس بگڑے ماحول سے نکرانے میں اپنی تہائی اور عدم حمایتی کا افسوس کرتے ہوئے بڑی حسرت سے فرماتے ہیں کہ میں اس الحاد اور بے دینی کے دور میں دین پاک مصطفیٰ کی خدمت اور نصرت کرنے میں اپنے کوتہما محسوں کرتا ہوں۔ میری دلی خواہش ہے کہ مجھے کوئی مضبوط ساتھی مل جائے جو ”اعلاءِ کلمة الحق“ کافر یضہ انجام دینے کی صلاحیت اور جذبہ رکھتا ہو اور اس امید میں ہر طرف زگاہ دوڑاتا ہوں کہ شاید کوئی ساتھی مل جائے لیکن حال یہ ہے کہ نہ کوئی آس (گرد) ہے اور نہ کوئی پاس (قریب) ہے، الحاد و بے دینی کے لشکر عظیم سے مجھے تنہا ہی نکل ریں ہے۔ میں حسب استطاعت سعی پر خلوص کرہی رہا ہوں اور ساتھی میں کسی معاون و ہمدرد ملت مل جانے کی امید بھی رکھتا ہوں کہ وہ میرا باتھ بٹائے لیکن میری آس (امید) پوری نہیں معلوم ہوتی، گویا ہمت ہارچکا ہوں۔ کوئی یار نہیں۔ کوئی رفیق نہیں۔ کوئی معین و مددگار نہیں، کوئی ساتھی نہیں۔ لیکن ان تمام حالات کے باوجود ایک ٹوٹی ہوئی آس (امید) ہے اور اسی آس نے میرے ٹوٹے ہوئے دل سے رفاقت یعنی ہمراہی و ہمدردی اور دوستی قائم کی ہے اور اسی کے سہارے میں اپنے حوصلے کو بلند رکھ کر فرضہ اعلاء کلمۃ الحق ادا کر رہا ہوں اور حوادث زمانہ سے نکل رے رہا ہوں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ ”آس“ کا استعمال دو مرتبہ کیا ہے۔ مصرع اول میں لفظ ”آس“ کا مطلب اردو گرد، قرب و جوار وغیرہ ہے۔ اور مصرع ثانی میں لفظ آس کا مطلب امید، آشا، بھروسہ، آسر وغیرہ ہے۔ دونوں لفظ ”آس“ حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی و مفہوم کے اعتبار سے متفرق۔ لہذا یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کاغونہ ہے۔ یہ شعر حضرت رضا بریلوی کی اس نعمت کا ہے جس میں آپ نے ملت اسلامیہ کے افراد کو ایمان کے لیثروں سے ہوشیار ہنئے کی تلقین فرمائی ہے۔ جس کا پہلا شعر یہ ہے:

سونا جنگل رات اندھیری چھائی بدلي کالي ہے  
سونے والو جاگتے رہيو، چوروں کی رکھواں ہے

آپ نے ملت اسلامیہ کو خواب غفت سے بیدار کرنے کے لئے اپنے اس کلام کے ذریعہ جنگجو ڈاہنے اور ایمان کے لیثروں کی فریب کاریوں سے آگاہ کرتے ہوئے یہاں تک فرمایا ہے:

یہ جو تجھ کو بلاتا ہے یہ ٹھگ ہے مارہی رکھے گا  
ہائے مسافر دم میں نہ آنا، مت کیسی متواں ہے



آنکھ سے کا جل صاف چرالیں، یاں وہ چور بلا کے ہیں  
تیری گھٹھری تاکی ہے اور تو نے نیند نکالی ہے



سونا پاس ہے، سونا بن ہے، سونا زہر ہے اٹھ پیارے  
تو کہتا ہے نیند ہے میٹھی، تیری مت ہی نرالی ہے

حضرت رضا بریلوی ملت اسلامیہ کی خیر خواہی اور اس کے ایمان کے تحفظ کے لئے غایت درجہ فکر مند تھے اور آپ نے ہر ممکن کوشش کر کے بھولے بھالے مسلمانوں کو ایمان کے لیثروں اور ٹھگوں کے دام فریب میں آنے سے بچایا اور اپنی زندگی کا ہر لمحہ اور ہر ساعت ملت اسلامیہ کی خدمت میں صرف فرمائی۔ آپ پنے ذاتی معاملے کے لئے کبھی پریشان اور فکر مند نہیں ہوئے۔ البتہ ملت اسلامیہ کی بھلائی، اصلاح اور فلاح و بہبود کے لئے آپ ہمہ وقت فکر مند اور بے چین رہے۔ آپ نے دشمنان رسول کے عقائد باطلہ کی دھجیاں اڑانے کے لئے اپنے قلم کو مسلسل حرکت میں رکھا۔ عقائد باطلہ کی تردید میں قرآن و حدیث کے قوی براہین پیش فرمائے کر منافقوں کو دم بخود اور مسکت کر دیا۔ انبیاء کرام اور اولیائے عظام کی محبت میں کئے جانے والے جائز اور مستحسن امور کے ثبوت میں آپ نے دلائل کے انبار لگادیے اور ملت

اسلامیہ کی بھاری اکثریت کو گمراہ ہونے سے بچالیا۔ آپ کو اپنے آقا و مولیٰ مصطفیٰ جان رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے والہانہ عشق تھا اور اپنے آقا و مولیٰ کی نصرت و امداد پر غایت درجہ اعتماد تھا۔ جس کی تفصیل شعر نمبر 9، 21، 27، 37، 43، 63، 87، 96، 104 کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔ آپ کو اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات پر جو اعتماد و یقین تھا اس کا آپ نے کچھ اس طرح اظہار فرمایا ہے:

|      |       |        |    |     |
|------|-------|--------|----|-----|
| ڈوبی | ناویں | تراتے  | یہ | ہیں |
| ہلتی | نیویں | جماعتے | یہ | ہیں |



|       |       |         |    |     |
|-------|-------|---------|----|-----|
| ٹوٹی  | آسیں  | بندھاتے | یہ | ہیں |
| چھوٹی | نبضیں | چلاتے   | یہ | ہیں |



|      |        |        |    |     |
|------|--------|--------|----|-----|
| جلتی | جانیں  | بچھاتے | یہ | ہیں |
| روتی | آنکھیں | ہنساتے | یہ | ہیں |



|        |          |        |      |     |
|--------|----------|--------|------|-----|
| لاکھوں | بلاں میں | کروڑوں | دشمن |     |
| کون    | بچائے    | بچاتے  | یہ   | ہیں |



|       |      |       |    |      |    |
|-------|------|-------|----|------|----|
| مرقد  | میں  | بندوں | کو | تھپک | کر |
| میٹھی | نیند | سلاتے | یہ | ہیں  |    |

آپ نے اپنے آقا و مولیٰ پر اعتماد و بھرسہ کا ذکر کرتے ہوئے مصرع ثانی میں فرمایا ہے

کہ ”ہاں ایک ٹوٹی آس نے ہارے جی سے رفاقت پالی ہے“ اور آپ کی امید یقین کے درجہ تک پہنچی ہے اور بارگاہ رسالت سے آپ پر فضل و کرم کی بے شمار نوازشیں ہوئی ہیں۔



(6)

آئی بدعت چھائی ٹلمت رنگ بدل نور کا  
ماہ سنت مہر طاعت لے لے بدل نور کا

### حل لغت

بدعت: دین میں کوئی نئی بات یا رسم نکالنا، نیا دستور، نئی رسم، نیارواج، سختی، ظلم جھگڑا، فساد، شرارت۔ (فیروز الگات، ص ۱۸۸☆ لغات کشوری، ص ۸۹☆ کریم الگات، ص ۲۲)

ظلمت: تاریکی، اندھیرا، سیاہی

(فیروز الگات، ص ۸۸۵☆ لغات کشوری، ص ۷۷☆ کریم الگات، ص ۱۰۷)

رنگ: لون، فام، رنگت، روپ، انداز، طرز، روشن، وہ سفوف اور سیاہ چیز جس سے رنگتے ہیں، قسم، نوع، بہار، خوبصورتی، رونق، مانند، نظیر، دستور، قاعدہ، رسم، حال، تماشا، سیر، سماں، موسم، خون، حصہ، نصیب، طریقہ، طاقت، قوت، سلوک، برتاب، ہم سیر، جوڑ، مکر، حیلہ، فریب، کیفیت حالت، عیب، شرم، رنج، محنت، خوبی، زبردست، خوشی، تندرتی، غصہ، غصب، خیانت وغیرہ۔

(فیروز الگات، ص ۲۰☆ لغات کشوری، ص ۳۳۲☆ کریم الگات، ص ۸۱)

طاعت: چہرہ، شکل، رخ، دیدار، نظرارہ۔ (فیروز الگات، ص ۸۸۰☆ کریم الگات، ص ۷۰)

بدل: بدل جانا، تبدیل ہو جانا، اور کا اور ہو جانا، پھر جانا، مکر جانا، وعدہ خلافی کرنا۔

(فیروز الگات، ص ۱۸۸)

بدلہ: انتقام، عوض لینا، معاوضہ لینا، قصاص، اجر، صلح، احسان، بخشش۔

(فیروز الگات، ص ۱۸۸)

پہلے مصرع میں لفظ ”بدل“ کا مطلب ”تبدیل ہونا“ ہے۔  
دوسرے مصرع میں لفظ ”بدل“ کا مطلب ”انتقام“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے نور کی مدح و ثناء کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم رحمۃ للعالمین، نور مبین، سید الموحدین، ماحی شرک و بدعت، قاطع ظلمات، ہادی الناس کی دنیا میں تشریف آوری سے پہلے پوری دنیا اور خصوصاً ملک عرب کی حالت بہت ہی خستہ تھی۔ انسانیت اور اخلاق سے لوگوں کو بہت ہی کم واسطہ تھا۔ شرک و کفر، بدعت و ضلالت، ظلم و جنا، قتل و غارت، ظلمت و جہالت، بد اخلاقی و بد تہذیب، بت پرستی و شراب نوشی، حرام خوری و وزنا کاری، تمار بازی و چوری اور ڈیکیتی وغیرہ جیسے بے شمار امور مومہ کا بازار گرم تھا۔ شرم و حیا کا نام و نشان نہ تھا۔ انبیاء سا بقین علی نبینا و علیہم الصلوٰۃ والسلام کی تعلیمات وہدایات کو لوگوں نے فراموش کر دیا تھا۔ رشد و ہدایت کی شمع گل ہو چکی تھی۔ بلکہ انبیاء سا بقین جو پیغام توحید لائے تھے اس کو بھی پس پشت ڈال دیا گیا تھا۔ ان کی شریعتوں کے قوانین و ضوابط بھی مسخ ہو کر اصل صورت پر برقرار نہ تھے۔ بلکہ لوگ اپنی مرضی و منشاء کے موافق اس میں تحریف و ترمیم کرنے میں قطعاً جھچک محسوس نہیں کرتے تھے۔ لوگ دین میں نئی نئی باتیں ایجاد و اختراع کرتے تھے۔ دنیا نور ہدایت سے پچھڑ کر ظلمات ضلالت میں بھٹک رہی تھی۔ دین ابراہیمی صرف نام کا رہ گیا تھا۔ جس خانہ کعبہ کو حضرت سیدنا ابراہیم خلیل اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنے دست اقدس سے تعمیر کر کے اس کو خدا کی عبادت و بندگی کے لیے خاص فرمایا تھا وہی خانہ کعبہ بتوں کا مسکن اور گھوارہ بنادیا گیا تھا۔ الغرض کفر و شرک و ضلالت کا

ہر طرف اندھیرا چھایا ہوا تھا۔ نئی باتیں اور تسمیں مذہب کے نام پر ایجاد کی جا رہی تھیں۔ ہر طرف بدعت کا دور دورہ تھا۔ اور نور یعنی ہدایت جو دین ابراہیمی کے ذریعہ پہلے قائم و راجح تھی اس کا دستور ہی تبدیل ہو گیا تھا۔ لوگوں نے اپنے مفاد کے لئے آسمانی کتابوں یعنی توریت و انجیل میں بھی تحریف و روبدل کرنے سے احتراز نہیں کیا۔ جس کے جی میں جو آتا تھا کرتا تھا۔ خوف خدا، پاس شریعت، لحاظ دین، شرم و حیا، مروت، ایفائے عہد اور ایمان وغیرہ سے خالی ہو کر لوگ عیش و عشرت، شراب و شباب، فتن و فجور اور لہو و لعب میں بتلا تھے۔ تقویٰ و پرہیز گاری، خدا ترسی اخلاق حسنے، ایمانداری، دیانت داری، فرائض کی بجا آوری، ہمدردی، برداہری، شفقت و محبت، احسان مندی، احسان شناسی اور وفاداری وغیرہ کا فقدان تھا۔ شریف انسان کو شرافت سے جینا دشوار تھا۔ الغرض ماحول اتنا غنین تھا کہ بقول حضرت رضا بریلوی ”آئی بدعت چھائی ظلمت رنگ بدل انور کا“ ماحول تھا۔

اس شعر میں لفظ ”بدلا“ کا استعمال دو مرتبہ کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ بدلا ہے وہ بدل جانا، تبدیل ہونا، متغیر ہونا، مکرنا وغیرہ کے معنی میں ہے اور دوسرا مرتبہ جو لفظ بدلا ہے وہ انتقام، معاوضہ، اجر، قصاص وغیرہ کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ”بدلا“ حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کی مثال ہے۔

شعر کی ابتداء میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ آئی بدعت، جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ بدعت پہلے نہ تھی بلکہ بعد میں آئی۔ اس کی وضاحت کرنے سے پہلے قارئین سے ایک ضروری گزارش یہ ہے کہ یہاں بدعت سے مراد بدعت اعتمادی ہے جو کفر اور شرک پر مشتمل ہوتی ہے۔ حالاں کہ بدعت کی بہت سی قسمیں ہیں، بدعت عملی، بدعت حسنہ، بدعت سیمہ، بدعت جائزہ، بدعت مستحبہ، بدعت واجبہ، بدعت مکروہ، اور بدعت حرام، یہاں اس کی تفصیلی

بحث ممکن نہیں، اس شعر کی تشریح کے اختتام پر ممکن ہوا تو بحث کروں گا۔ ورنہ انشاء اللہ کسی اور موقع پر۔

لفظ آئی صیغہ ماضی مونث ہے۔ لفظ آیا کا اور آنا کا مطلب ہے وارد ہونا، نمودار ہونا، آپنچنان، داخل ہونا جو جانانی کی ضد ہے۔ (فیروز اللغات ص ۳۲) تو حضرت رضا بریلوی کے شعر میں آئی بدعت کا جملہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ مکہ معظمہ اور دیگر جزیرہ عرب میں بدعت پہلے نہ تھی، بلکہ باہر سے بعد میں لائی گئی۔

ابوالمنذر رہشام کلبی (متوفی ۸۱۹ھ) نے اپنی تصنیف ”کتاب الاصنام“ جو مصر سے ۳۲۲ھ میں شائع ہوئی ہے، اس میں ذکر کیا ہے کہ پہلے عرب دین ابراہیمی پر تھے۔ حضرت اسماعیل علیہ اصلوٰۃ والسلام کے بعد ان کے صاحبزادے نابت خانہ کعبہ کے متولی ہوئے تھے۔ ان کے بعد قبیلہ جرم متولی ہوا۔ اس قبیلہ کو بیت اللہ شریف سے نکال کر قبیلہ خزانہ کا مورث اعلیٰ عمرو بن ربعیہ بن حارثہ بن عمر و بن عامر ازدی متولی بن گیا۔ یہی عمرو بن ربعیہ عرب میں بت پرستی کا بانی اور موجود ہے اور اس کا واقعہ یہ ہے کہ ایک دفعہ عمرو بن ربعیہ بیمار ہوا۔ بہت علاج ہوا لیکن صحت یا بند نہ ہوا۔ کسی نے اس سے کہا کہ ملک شام (syria) میں بلقاء نامی مقام پر گرم پانی کا ایک چشمہ ہے اگر تم اس میں غسل کرو تو تدرست ہو جاؤ گے۔ عمرو بن ربعیہ بلقاء گیا اور چشمہ میں غسل کر کے اچھا ہو گیا۔ عمرو بن ربعیہ نے ملک شام میں لوگوں کو بتوں کی پوجا کرتے دیکھا اس نے لوگوں سے پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ شام کے لوگوں نے کہا کہ ہم ان کے دیلہ سے بارش کی دعا کرتے ہیں اور انھیں کے دیلہ سے دشمن پر فتح پاتے ہیں۔ یہ سن کر اس نے درخواست کی کہ ان میں سے کچھ مجھے عنایت تکھنے۔ چنانچہ وہ ملک شام سے کچھ بت اپنے ساتھ لایا، اور مکہ آ کر اس نے ان بتوں کو خانہ کعبہ کے گرد نصب کر دیا اور لوگوں کو ان کی پوجا کی دعوت دی۔ اس طرح ملک عرب میں بت پرستی رائج ہوئی۔

ملک عرب میں بت پرستی اتنی پھیلی کہ لوگ ہر بات میں بتوں کی طرف رجوع کرنے لگے۔ توحید سے منھ موز کر لوگ بت پرستی میں ایسے منھک ہوئے کہ ہر قبیلہ کا بت الگ تھا۔ ہر قبیلہ والا اپنے بت کو اپنا حاجت رو، محافظ، نگہبان اور معبد سمجھ کر اس کی پرستش کرتا تھا۔ خانہ کعبہ کے علاوہ ہر مقام پر بت نصب کئے گئے اور ان کی پوجا کی جانے لگی۔ عرب میں جن بتوں کو بہت اہمیت اور شہرت دی جاتی تھی ان میں سے چند بتوں کے نام یہ ہیں۔ لات، عزی، منات، فلس، نسر، یعقوب، یغوث، سواع، ود، ذوالخالصہ، سعد، ذواللکھن، ذوی الشری، اقیصر، نہم، رضی، سعیر، عمیانس، ہبل وغیرہ ان کے علاوہ عرب میں اور بھی کثیر تعداد میں بت تھے۔ بت پرستی کے علاوہ اور بھی بہت سارے خرافات عرب میں راجح تھے۔ ایک طائر انہ نظر سے اس وقت کے ماحول کا جائزہ لیں۔

- ستاروں کی بھی پوجا ہوتی تھی، قبیلہ حمیر سورج کی پوجا کرتا تھا، قبیلہ کنانہ چاند کو، قبیلہ بنو تمیم دران کو، قبیلہ قین شعری کو، قبیلہ اسد عطاء روکو، قبیلہ حنم اور قبیلہ جذام مشتری کو پوجتے تھے۔ (طبقات الامم، ازان بن سعد اندری، مطبوعہ بیروت، ص ۲۳)

- عرب میں درخت پرستی بھی پائی جاتی تھی مکہ شریف کے قریب ایک بڑا سبز درخت تھا۔ زمانہ جاہلیت میں لوگ سال میں ایک دفعہ وہاں آتے اور اپنے ہتھیار اس درخت پر لٹکاتے اور اس درخت کے پاس جانوروں کو ذبح کرتے۔ کہتے ہیں کہ عرب جب حج کو آتے تو اپنی چادریں اس درخت پر لٹکا دیتے اور حرم شریف میں تعظیم کی غرض سے بغیر چادر کے داخل ہوتے اسی لئے اس درخت کو ”انواط“ کہتے ہیں۔ (سیرت ابن ہشام)

- بتوں پر عموماً حیوانات کا خون بہایا جاتا تھا۔ اور بعض اوقات تو انسان کو بھی بتوں کی بھینٹ چڑھادیتے تھے۔ عرب میں دو مہ کے باشندے سال میں ایک بار اپنے بتوں کو ایک لڑکے کی بھینٹ دیتے تھے۔ اور اس لڑکے کو بھینٹ چڑھانے کے بعد اسے قربان گاہ کے نیچے

- دفن کر دیتے تھے۔ (مذهب و اخلاق کی انسائیکلو پیڈیا، تحت عرب قدیم)
- عرب میں یہودیت، نصرانیت اور موسیت بھی راجح تھی۔ چنانچہ قبیلہ حمیر، کنانہ، بنو حارث بن کعب اور کنده میں یہودیت، قبیلہ ریبعہ، غسان اور قضاudem میں نصرانیت اور قبیلہ بنو تمیم میں موسیت تھی۔ مدینہ منورہ میں یہودیوں کا زور اور سلطنت تھا۔ خیر میں بھی یہودیوں کی اکثریت تھی، موسیت بھی تھی لیکن کم تھی۔ کیوں کہ موسیت، بت پرستی، یہودیت سب نصرانیت میں جذب ہو گئی تھی۔ (حیات الحیوان، جزء اول، ص ۱۲۹)
- عرب میں ازواج کی کثرت تھی۔ چنانچہ جب حضرت غیلان ثقفی ایمان لائے تو ان کے تحت دس عورتیں تھیں۔ علاوہ ازیں دو بہنوں کو ایک ساتھ اپنے نکاح میں رکھنا جائز سمجھتے تھے۔ چنانچہ ضحاک بن فیروز کا بیان ہے کہ جب میرے والد ایمان لائے تو ان کے تحت دو سگی بہنیں تھیں۔ (سیرت رسول عربی، ازو گلی ص ۵۳)
- جب کوئی شخص مر جاتا تو اس کا بیٹا اپنی سوتیلی ماں کو میراث میں پاتا، چاہتا تو اس سے شادی کر لیتا اور نہ اپنے کسی بھائی یا رشتہ دار کو شادی کے لئے دے دیتا۔ (ایضاً)
- شراب خوری اور قمار بازی (جو) معاشرہ میں عام طور سے راجح تھیں، مہماں نوازی کی طرح ان دونوں میں مال و دولت لٹانے میں لوگ فخر محسوس کرتے تھے۔ ملک عرب میں انگور یا کھجور سے جو شراب بنائی جاتی تھی وہ ان کے لئے کافی نہ تھی، اس لئے شراب بڑی مقدار میں دیگر ممالک سے منگائی جاتی تھی۔ جو بہت تیز ہوتی تھی۔ ملک شام و فلسطین وغیرہ سے شراب آتی تھی۔ (سیرت رسول عربی، ص ۵۶)
- بعض عرب اجرام فلکیہ، آفتتاب و ماہتاب اور ستاروں کی پوجا کرتے تھے۔ بعض تنبیہ کے قائل تھے۔ اور فرشتوں کو خدا کی بیٹیاں سمجھ کر ان کی پوجا کرتے تھے۔ توریت اور انجلیں میں تحریف اور ترمیم کی جا چکی تھی۔ یہودی حضرت عزیز علیہ السلام کو خدا کا بیٹا اور نصاریٰ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدا کا بیٹا مانتے تھے اور تین خدا کے قائل تھے۔

- لطف ”ماہ“ سے مراد چانداور ”مہر“ سے مراد سورج کے علاوہ مہربانی بھی ہے۔
  - لغت میں مہر کے معنی محبت، الفت، دوستی، ہمدردی، رحم اور ترس وغیرہ بھی ہیں۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۲۲)
  - یعنی اے سنت کے چاند! آپ طلوع یعنی ظاہر ہونے کی مہربانی فرمائیں، یا اے دستور خداوندی کے ماہتاب آپ طلوع فرماؤ، یعنی دنیا کو اپنے دیدار سے مشرف فرمائیں! کیوں کہ آپ اللہ کے نور ہیں۔ اور دنیا میں کفر و ضلالت کی گھٹا چھائی ہے۔
  - اس ظلمت کو صرف آپ کا نور منور ہی دور فرماسکتا ہے۔ حضرت رضا بریلوی کے اس شعر کے مصروع ثانی کا ہر لفظ اتنا معنی خیز ہے کہ اس کی کما حقہ تشریع کرنا مجھ میسے ناکارہ اور کم علم کے بس کی بات نہیں، ماہ سنت کا معنی تو میں نے اپنی بساط کے مطابق سنت کا چاند کیا ہے۔ لیکن یہاں سنت سے مراد دستور الہی زیادہ مناسب ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں لفظ سنت وارد ہے۔
- “سُنَّةُ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتُ مِنْ قَبْلٍ وَ لَنْ تَجِدَ إِلِسْنَةً اللَّهَ تَبَدِّي لَا،  
(پار ۲۶، سورۃ النُّجُوم، آیت ۲۳)

ترجمہ: اللہ کا دستور ہے کہ پہلے سے چلا آتا ہے اور ہر گز تم اللہ کا دستور بدلتا نہ پاؤ گے۔

(کنز الایمان)

اس آیت میں سنت سے مراد دستور ہے۔ اللہ کا دستور یہ ہے کہ جب گمراہیت اور بے دینی بڑھ جاتی ہے اور لوگ ان دھیروں میں بھکتی ہیں تو خالق کائنات، رب العالمین جو رحم و رحیم ہے اپنے بندوں پر حرم فرماسکر ان کی ہدایت اور بھلائی کی خاطر نبی اور رسول کو بھیجا ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے قبل اللہ کے بہت سے برگزیدہ انبیاء و مرسیین علیہم الصلوٰۃ و السلام تشریف لائے اور ان حضرات نے اپنا فریضہ تبلیغ و ہدایت اچھی طرح انجام دیا۔ اور پھر وہ پردہ فرمائے، ان کے پردہ فرمانے کے بعد اب پھر گمراہیت اور ضلالت کا بازار گرم ہے اور اللہ تعالیٰ کے دستور کے مطابق اب پھر ایک ہادی و رہنمہ کی تشریف آوری ہونے والی ہے۔ لیکن ان ہادی کی شان یہ ہے کہ وہ دستور الہی کے تحت آنے والے انبیاء و مرسیین کی انجمن کا

- قصاویت قلب کا یہ حال تھا کہ لڑکیوں کو پیدا ہوتے ہی زندہ دفن کر دیتے تھے۔ لڑکیوں میں آدمیوں کو زندہ جلا دینا، عورتوں کا پیٹ چاک کرنا، اور بچوں کو تہہ تفع کر دینا عموماً جائز سمجھتے تھے۔
- خلاصہ یہ ہے کہ دین ابراہیمی جو عرب کا اصل دین تھا، سوائے چند رسموں کے عرب میں معدوم ہو چکا تھا۔ بجائے توحید کے عموماً بت پرستی اور دیگر مراسم شرک رائج تھے، یہ حالت صرف ملک عرب تک ہی محدود نہ تھی بلکہ تمام دنیا میں اس طرح کی تاریکی چھائی ہوئی تھی۔
- اہل فارس آگ کی پوجا کرتے تھے اور اپنی ماوں کے ساتھ وطنی (ہم بستری) کرنے میں شرم محسوس نہیں کرتے تھے۔ (شرح فقدا کبر، ازم الاعلیٰ قاری)
- ترکستان کے لوگ شب و روز بستیوں کو تباہ کرنے اور بندگان خدا کو اذیت دینے میں مصروف رہتے تھے، ان کا دین بتوں کی پوجا کرنا اور ان کا کام مخلوق پر ظلم و ستم کرنا تھا۔ (سیرت رسول عربی، ص ۵۵)

مذکورہ حالات کے سبب تقریباً پوری دنیا پر بے دینی اور گمراہی کے بادل چھاگئے تھے۔ اصل دین یعنی دین ابراہیمی جو اللہ کا دین تھا، جو ہدایت کا نور تھا، شریعت ابراہیمی جو نور و روشنی تھی، معرفت الہی کا اجالا تھی اس شریعت کو لوگوں نے اپنے ارتکاب مذمومہ سے بدل ڈالا تھا۔ اور وہ دین ابراہیمی سوائے چند رسموں کے معدوم ہو گیا تھا، دین داری کا ماحول نام کا ہی رہ گیا تھا۔ توحید کے بجائے شرک عام ہو چکا تھا۔ گویا مذہب کا رنگ ہی بدل گیا تھا۔ بقول رضا بریلوی ”رنگ بدلانور کا“، ماحول ہو چکا تھا۔ ایسے پفتون ماحول میں ایک ہادی کامل کی اشد ضرورت تھی، جو ”ماہ طلعت لے لے بدلانور کا“، کی شان عالی وقار سے، اپنے اسوہ حسنے سے اور دنیا کو توحید کے نور سے منور کر دے۔

المصروع ثانی میں حضرت رضا بریلوی نے ”ماہ سنت“ اور ”مہر طلعت“ استعمال فرمایا ہے،

چاند ہے۔

کیا خبر کتنے تارے کھلے چھپ گئے  
پر نہ ڈوبے نہ ڈوبا ہمارا نبی ﷺ  
اس رسول عظیم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی آمد کا شدت سے انتظار ہے، جن کی تشریف  
اوری کی خت ضرورت ہے۔ جو قرآن مجید کے ارشاد کے مطابق ”نور“ ہے اور اس کے نور کی  
برکت سے ظلمت کی گھنگھوڑگھٹائیں بکھر جانے والی ہیں۔ اس نور منور کی تشریف آوری سے عالم  
جمگا اٹھنے والا ہے۔ اس نور کی بارگاہ میں عرض ہے کہ ”مہر طاعت“ اپنا دیدار کرانے کی مہربانی  
کرو۔ شعر کے دوسرے جزء میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ ”لے لے بدلا نور کا“ اس  
کے ظاہری معنی تو یہ ہوئے کہ نور کا انتقام لے لے۔ لیکن اس جملے کے معنی بہت ہی اعلیٰ  
معیار کے ہیں جو بعد میں عرض کرتا ہوں۔ پہلے یہ عرض کردوں کہ حضرت رضا بریلوی کے  
اشعار کی ایک بڑی خوبی یہ ہے کہ اس کے کئی کئی مطالب ہوتے ہیں۔ کم واقفیت رکھنے والا مجھ  
جیسا کم علم بلکہ بے بصاعت اس کے باطنی معنی اور رموز تک پہنچ ہی نہیں سکتا۔ صرف شعر کے  
الفاظ کو لغت سے حل کرنے کی کوشش کرتا ہوں اور اسی پر اکتفاء کرتا ہوں۔ اسی شعر کو لے لیجئے،  
ایک صاحب نے اس شعر کی تشریح یہ کی ہے کہ جب بدعت آئی تو ظلمت چھائی، تو نور کا رنگ  
بدل گیا۔ یعنی جلال آگیا اور کہا کہ اے سنت کے چاند! اے طاعت کے سورج! بدلا لے لے۔  
اب آپ غور کریں کہ اس شرح میں شعر کا صحیح مفہوم و مطلب ہی بدل گیا۔ آخری جملہ لے لے  
بدل نور کا اتنا وسیع المعنى ہے کہ اس کی تشریح میں دفاتر مرقوم کرنے کے باوجود بھی اس کی تشریح کا  
حق ادا نہ ہو سکے گا۔ لے لے بدلا نور کا مطلب یہ نہیں کہ انتقام لے لے یعنی دشمنوں نے جو ظلم  
کیا ہے اس کے انتقام میں دشمنوں پر سختی کرو بلکہ یہاں بدلہ سے مراد نعم المبدل ہے۔ اور معنی کو  
ذہن نشین کرنے کے لیے وضاحت ضروری ہے۔

حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام کے زمانہ پاک میں لوگوں کا جو ایمان تھا

تو حیدا الہی کی جو عظمت تھی جو دین کی پاسداری تھی، شریعت ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام کی جو  
پابندی تھی، خدا اور رسول کی جو اطاعت تھی، دین و مذہب کا جو غلبہ تھا، لوگوں میں جو جذبہ  
ایمان تھا، تقوی اور پرہیزگاری تھی، اعمال صالحی کی جو رغبت تھی، اجتناب معاصی کا جو حوصلہ تھا،  
وہ بدعت و ظلمت کے دور میں کالعدم ہو گیا۔ لہذا دستورِ الہی کے مطابق لوگوں کی ہدایت کے  
لئے تشریف لانے والے گروہ انبیاء کے چاند! آپ طاعت کی مہربانی فرماؤ اور لے لے بدلا  
نور کا یعنی جو ماحول حضرت ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام کے زمانہ پاک میں تھا اس سے بھی اچھا  
ماحول قائم فرماما کر دو اور ابراہیم کا نغم البدل دور محمدی کو فرمادو۔ حضرت ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام  
کے زمانہ میں دین حصی ایک محدود سرحد تک ہی پھیلا تھا۔ لیکن یا رسول اللہ! آپ طاعت  
فرما کر، دین محمدی کو دنیا کے گوشے گوشے تک پھیلا دو۔ دین اسلام دنیا کے تمام ادیان پر غالب  
آجائے اور قیامت تک غالب رہے۔

کیوں کہ اللہ بتارک و تعالیٰ نے اپنے مقدس کلام قرآن مجید میں ارشاد فرمایا کہ ”هُوَ  
الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَ دِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الَّذِينَ كُلُّهُمْ“  
(پارہ ۲۶، سورۃ النُّجُح، آیت ۲۸)

ترجمہ: وہی ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور پچ دین کے ساتھ بھیجا کہ اسے  
سب دنیوں پر غالب فرمادے۔  
(کنز الایمان)

اس آیت کی تفسیر میں مفسرین کرام فرماتے ہیں کہ خواہ وہ مشرکین کے دین ہوں یا اہل  
کتاب کے دین ہوں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے یہ نعمت عطائی فرمائی اور اسلام کو تمام ادیان پر  
غالب فرمادیا۔ (تفسیر خزانہ العرفان) قرآن مجید کے ارشاد کے مطابق دین اسلام کو بانی اسلام  
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صدقۃ اور طفیل وہ فروع اور عروج حاصل ہوا کہ تمام ادیان مغلوب  
ہو گئے اور اسلام جزیرہ عرب کی سرحدوں میں مقید نہ رہ کر دنیا کے گوشے گوشے میں پھیل گیا۔  
اور ملک عرب جو زمانہ جاہلیت میں شرک، کفر، بدعاں اور دیگر رذائل کا مرکز مبنی تھا۔ وہ ملک

عرب شریف مالک عرب و عجم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تشریف آوری سے امن و آشنا کا گھوارہ بن گیا، اور صرف نور نہ ہو کر بلکہ منارہ نور بن کردنیا کو توحید و رسالت کی معرفت سے روشن کرنے لگا، شرک و کفر کی بدی، بدعات و منہیات کی برائی اور دیگر انعام قبیحہ و ارتکاب سینہ کا ایسا استیصال ہوا کہ ایک زمانہ میں جو شرک کے ٹھیکہ دار تھے وہ اب تو حید کے علمبردار بن گئے، اور یہی مطلب ہے لے لے بدلانور کا کے جملہ کا۔ اس کو اچھی طرح سمجھنے کے لئے ایک بہت آسان مثال عرض خدمت ہے۔

کسی شہر میں شریف لوگوں کا محلہ ہے۔ لیکن اس محلہ میں آہستہ آہستہ کچھ بدمعاش اور غندے قسم کے لوگ آ کر بس گئے اور ماحول کو خراب کر دیا، محلے کے نوجوانوں کو شراب و زنا، چوری و جوا اور لوٹ مار میں ملوث کر دیا اور ایک زمانے میں جو شریفوں کا محلہ کھلا تھا۔ وہ اب بدمعاشوں کے محلے کے نام سے مشہور ہو گیا۔ محلہ کا ماحول اب اتنا خراب ہو گیا کہ برائی کے خلاف آواز اٹھانا اپنی موت کو دعوت دینے کے متادف ہے۔ اس محلے کے چند مدد و خاندان ہی برائی سے محفوظ تھے۔ باقی محلے کے اکثر لوگ برا یوں میں سر سے لے کر پاؤں تک غرق تھے، ایک نیک بخت شہزادہ دوسرے شہر سے یہاں چندنوں کے لئے مہمان آیا، محلے کی حالت دیکھ کر اسے ملال ہوا۔ لیکن وہ ما یوں نہ ہوا۔ اس نے برا یوں کے خلاف بہت ہی سنجیدگی سے مہم چلائی، حالاں کہ بدمعاشوں کی جماعت کے سردار بہت ہی خطرناک لوگ تھے۔ اس شہزادے نے اپنے اخلاق حسنہ اور حسنہ تدبیر سے غندوں کی اصلاح شروع کی اور چندنوں میں یہ تبدیلی پیدا کر دی کہ جو غندوں کے ہمتو اتحے، جو تمام برا یوں کے دلدادہ تھے وہی ان غندوں کے برے ارتکاب سے بیزار ہو گئے۔ اور نیکی کی راہ پر گامزن ہو گئے۔ اور ایک دن وہ آیا کہ اس محلہ میں برائی بالکل باقی نہ رہی، بلکہ پہلے سے زیادہ اس محلے میں شرافت اور اچھائی اب نظر آنے لگی بلکہ اس محلہ کی شرافت کا اثر پورے شہر نے لے لیا۔ محلہ کو اچھی حالت میں واپس لانے

کے بعد وہ شہزادہ واپس چلا گیا۔ اس نے غندوں کے ساتھ مار پیٹ کر کے بدلہ نہ لیا۔ بلکہ برائی کو ہی نیست و نابود کر کے فضا کو برا یوں سے پاک اور منزہ کر دیا اور یہی سب سے بڑا بدلہ تھا۔ بلا تمثیل حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بدعت و ظلمت کو دور فرمایا کہ دین ابرا یہی سے بھی زیادہ پرچم تو حید کو بلند فرمایا۔



تمام، عمق، گہرائی، غیر بے گانہ۔ (فیروز الگات، ص ۲۶۳☆ لغات کشوری، ص ۱۱۵)

غار پر جانا: گڑھا ہو جانا، گہرا زخم ہو جانا، ناسور ہو جانا۔ (فیروز الگات، ص ۹۰۹)

چارہ: علاج، تدبیر، مدد، مکروفریب، درد، دوستی، سرانجام۔ (فیروز الگات، ص ۱۵۵☆ لغات کشوری، ص ۱۱۵)

جوئی: نزاکتی، جدا، علیحدہ، الگ۔ (فیروز الگات، ص ۲۸۶)

چارہ جوئی: استغاشہ، یاد گوئی کرنا، ناش و فریاد کرنا۔ (فیروز الگات، ص ۵۱۲)

دوسرا مصروع میں پہلے لفظ "وار" کا مطلب "موقع" ہے۔

دوسرا مصروع میں درمیان والے دوسرا لفظ "وار" کا مطلب "زمم" ہے۔

دوسرا مصروع میں تیسرا لفظ "وار" کا مطلب "بھرنا" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ رسالت کے گستاخ اور بے ادب ملت اسلامیہ کے عدو یعنی دشمن فرقوں پر اپنے قلم کی ضرب کاری کا تذکرہ فرمائے ہیں اور "وَ آمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثْ" پر عمل کرتے ہوئے تحدیث نعمت کے ساتھ ساتھ دشمنان رسول کو لکھا رکھی رہے ہیں کہ اے بارگاہ رسالت کے گستاخو! اے دشمنان رسول! دنیوی مال و متاع اور جاہ و منصب کی لائچ میں آکر چند سکون کے عوض اپنی دولت ایمان فروخت کر کے تم قرآن کی آیات کے غلط تراجم اور احادیث رسول کے غلط معانی و مطالب بیان کر کے تعلیمات دین کی آڑ میں ملت اسلامیہ کے ایمان پر ڈاکا ڈالتے ہو۔ اگر تم میں دم خم ہے تو میدان دلائل و برائین میں آؤ اور بارگاہ مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ادنیٰ غلام کے نیزے یعنی قلم سے مقابلہ کرو۔ لیکن الحمد للہ! در مصطفیٰ کے ادنیٰ غلام احمد رضا کے نیزے کی وہ مار

(7)

وہ رضا کے نیزہ کی مار ہے کہ عدو کے سینہ میں غار ہے  
کے چارہ جوئی کا وار ہے کہ یہ وار سے پار ہے

## حل لغت

نیزہ: برچھی، بھالا، بلم، کلک، قلم کی چھڑ، پتلے اور لمبے بانس سے بنایا ہوا قلم۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۹۳☆ لغات کشوری، ص ۷۹۷☆ کریم الگات، ص ۱۸۹)

مار: چوت، ضرب، مار، پیٹ، زدکوب، دھکا، صدمہ، آسیب، دکھ، درد، تکلیف، عذاب، رنج، کوفت، تنگی، مفلسی، ٹوٹا، خسارہ، گھٹاٹا، حق تلفی، خیانت، لوٹ، غارت، سزا، غضب الہی، وبا، کشت، بہتان، افراط، لائق، طمع، علاج، دفعیہ، مصلح، فریب، دغا، دھوکہ، چال، توڑ، زور، سعی، کوشش، کاروبار، خرچ، ہعنٹ، بد دعا، حکمکی، ہلاک کرنے والا، سانپ، ظالم، بے رحم۔

(فیروز الگات، ص ۱۱۸☆ لغات کشوری، ص ۲۸۳☆ کریم الگات، ص ۱۱۲)

غار: پہاڑ کی کھوہ، گڑھا، بھٹ، جنگلی جانوروں کا مسکن، جنگلی جانوروں کے رہنے کا بل، زمین پست۔ (فیروز الگات، ص ۸۹۲☆ لغات کشوری، ص ۵۰۹)

وار: حملہ، چوت، مار، زخم، گھاؤ، موقع، گھات، بوجھ، بھرا ہوا، مثل، مانند، لائق، روشن، دستور، باری، داؤں، الزام، بہتان، دن، روز، ڈھیر، مقدار، صدقہ، پچھاوار، دریا کا قریبی کنارہ، اس طرف، ادھر، طرز، مناسب، بوجب، بموافق، پانے والا، رکھنے والا۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۰☆ لغات کشوری، ص ۷۹۷☆ کریم الگات، ص ۱۸۹)

یار: گزر ہوا سال، پچھلا سال، بھیل یاد ریا کا دوسرا کنارہ، دوسری طرف، آخری حد،

نعتیں بانٹا جس سمت وہ ذیشان گیا  
ساتھ ہی منشی رحمت کا قلم دان گیا

●

کلک رضا ہے خنجر خونخوار برق بار  
ادعاء سے کہہ دو خیر منائیں نہ شر کریں

مذکورہ اشعار میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ خامہ، قلم اور کلک استعمال فرمایا ہے۔ لیکن اس وقت ہم جس شعر کی تشریح کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ اس میں قلم کے بجائے لفظ ”نیزہ“ استعمال فرمایا ہے۔

ویسے باعتبار لغت قلم، کلک، خامہ اور نیزہ ہم معنی الفاظ ہیں۔ لیکن ان کا استعمال سیاق و سبق اور موقع محل کی مناسبت کے اعتبار سے بدلتا ہے۔ مثلاً: کسی کو اعام و اکرام کے طور پر کوئی جا گیر یا دستاویز تحریر کرنے کے لیے لفظ قلم کا استعمال ہوتا ہے۔ جیسے دستاویز قلم بند کرنا۔ یہاں پر دستاویز نیزہ بند کرنا نہیں کہا جائے گا۔ اسی طرح محترم اور منشی کو قلم زن کہا جاتا ہے۔ (فیروز اللغات، ص ۹۲۲) اب اگر کوئی شخص قلم اور نیزہ کو ہم معنی گردان کر اور سیاق و سبق کا لحاظ نہ کرتے ہوئے غشی بھی یا محترم صاحب کے لئے قلم زن کے بجائے نیزہ زن اور قلم کار کے بجائے نیزہ باز کا لقب استعمال کرے تو معنی میں فتوڑا حق ہوں گے، کیوں کہ لغوی اعتبار سے نیزہ باز کے معنی ہیں بلکہ بروار یا بھالا لے کر جنگ کرنے والا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۹۳)

الحاصل! قلم، کلک، خامہ اور نیزہ چاروں الفاظ ہم معنی ہونے کے باوجود ان کا استعمال سیاق و سبق کے اعتبار سے بدلتا ہے۔ قلم، کلک اور خامہ عام تحریر کے وقت کسی کی تعریف میں یا فن و ادب یا علمی بات مرقوم کرنے میں مستعمل ہیں، لیکن لفظ نیزہ کا قلم کے معنی میں استعمال اسی وقت ہوتا ہے جب کہ قلم سے دشمن کی ہجوم کی جائے یا کسی کے لئے کوئی سزا تجویز کی جائے یا کسی کو صدمہ پہنچایا جائے یا کسی کے الزامات و اتهامات کا دندان شکن روکھا جائے۔ ایسے

ہے کہ اس نیزے کا واردشمنان رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سینے میں غاریعنی پہاڑ کی مانند گہرا زخم کر دیتا ہے۔ اور رضا کے قلم (نیزے) کا جو وار (زمم) ہے وہ وار (بھرنے) سے پار یعنی غیر ممکن ہے اور اس زخم کی چارہ جوئی یعنی علاج، مدد یا استغاثہ و فریاد کرنے کا کسی کو وار (موقع) نہیں ملتا۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ ”وار“ کا استعمال تین مرتبہ فرمایا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ وار ہے اس کا مطلب موقع ہے۔ دوسرا مرتبہ جو لفظ وار ہے اس کا مطلب بھرنا ہے۔ تینوں لفظ وار حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں، لیکن معنی اور مفہوم کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنے قلم کو نیزہ سے تعبیر کیا۔ حالاں کے قلم کے لئے اردو زبان میں کلک، خامہ وغیرہ الفاظ بھی وارد ہیں۔ اور لفظ نیزہ بھی قلم کے معنی میں مستعمل ہوئے لیکن بہت کم، لفظ نیزہ کا زیادہ تر استعمال برچھی، بھالا اور بلم کے لئے ہوتا ہے، اور یہ تینوں چیزیں آلات جنگ میں سے ہیں۔ ان کا استعمال دشمن پر حملہ کرنے، اس کو زخمی کرنے، یا اس کا سر قلم کرنے، یا اس کا سینہ چاک کرنے کے لئے ہوتا ہے۔ عوام کی اصطلاح میں لفظ نیزہ بولنے سے لڑائی کا ہتھیار بھالا ہی مراد ہوتا ہے۔ حالاں کہ نیزہ کا معنی قلم صحیح ہے۔

صحیح معنی کے باوجود اس کا استعمال قلم کے معنی میں شاذ و نادر ہے۔ بلکہ نیزہ بمعنی بھالا ہی مشہور ہے۔ قلم کے لیے کلک، خامہ یا قلم ہی لفظ اکثر و پیشتر استعمال کیا جاتا ہے۔ حضرت رضا بریلوی نے اپنے نعتیہ کلام میں اس کا استعمال اس طرح فرمایا ہے:

بس خامہ خام نوائے رضانہ یہ طرز مریانہ یہ رنگ مراد  
ارشاد احبا ناطق تھا ناچار اس را پڑا جانا

شوہد کی تیز دھار سے دشمن کے سینے کو چھلنی کرتا ہے۔ ملامت گر کی ملامت سے بے پرواہ بہادری اور دلیری سے قلم کا جوہر دکھاتا ہے۔

الہذا صاحب قلم کی دلیری اور بے باکی کے پیش نظر اس کے قلم کو نیزہ سے تشییدی جاتی ہے۔ لغت میں نیزہ اس قلم کو کہتے ہیں جو پتلے اور لمبے بانس سے بنایا گیا ہو، حالاں کہ چھوٹے قد کے قلم کو بھی قلم ہی کہتے ہیں اور درمیانی قد کے قلم کو ملک یا خامہ کہتے ہیں، لیکن ان چھوٹے قد کے اقلام پر نیزہ کا اطلاق نہیں ہوتا ہے۔ حضرت رضا بریلوی بھی اکثر لمبے اور پتلے بانس کے تراشے ہوئے قلم سے تصنیف و تالیف فرمایا کرتے تھے الہذا ان تمام وجوہات کی بناء پر حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں۔

”وَهُرَضَا كَنْيِزَهُ كَيْ مَارَهُ“ اس جملے میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ ”مار“ کا استعمال فرمایا ہے۔ مار کے لغوی معنی چوٹ، ضرب، مار، پیٹ، زد و کوب، دھکا، وغیرہ ہیں۔ (فیروز اللاغات، ص ۱۱۸۱) اس اعتبار سے شعر کے ابتدائی جملے کا مطلب یہ ہوا کہ رضا کے قلم کی وہ چوٹ ہے، یا ضرب ہے، یا زد و کوب ہے یا دھکا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ قلم کی لمبائی ایک بالشت ہوتی ہے۔ ایک بالشت لمبے اور ایک انگشت چوڑے اور وہ بھی بانس جیسی نرم لکڑی سے بنے ہوئے قلم سے کسی کو چوٹ کرنا ممکن نہیں۔ قلم سے کسی کو ضرب لگانے کی صورت میں خود قلم ہی ٹوٹ کر رہ جائے گا۔ مضر و بحی نقصان نہ ہوگا۔ وہ رخی اور مجروح نہ ہوگا۔ تو پھر قلم کی مار کا مقصد کیا؟

جیسا کہ ابھی تہمید میں گزر اک نیزہ سے اکثر و پیشتر سینہ پر وار کیا جاتا ہے اور سینہ پر کیا گیا دار مہلک اور کارگر ہوتا ہے۔ نیزہ کی بیت سے قلم کے ذریعہ کیا گیا اور بھی ہمیشہ مخالف کے سینہ پر اثر انداز ہوتا ہے۔ بلکہ اہل ضمیر کے نزدیک نیزے کے وار سے قلم کا وار شدید تر ہوتا ہے۔ نیزے کا زخم تو بھر سکتا ہے۔ مگر قلم کا زخم جلدی مندل نہیں ہوتا، اسی لئے اردو زبان میں ایک مثل

ماحوں میں قلم کے لئے لفظ نیزہ کا استعمال کرنا زیادہ مناسب ہے۔ کیوں کہ اس وقت قلم کے ذریعہ مخالف کو مجرد و زخمی کرنا مقصود ہوتا ہے۔

ایک بات اور بھی ہے کہ نیزہ آلات جنگ میں سے ہے اور نیزہ کا استعمال ہمیشہ حملہ اور وار کرنے کے لئے ہوتا ہے۔ اور دفاع یعنی بچاؤ کے لئے ڈھال ہوتی ہے۔ ڈھال حملہ کرنے کے لئے نہیں بلکہ دفاع اور حفاظت کے لئے ہوتی ہے۔ توجہ نیزہ کا استعمال حملہ کر کے دشمن کو قتل و زخمی کرنا ٹھہرنا، الہذا قلم کے ذریعہ دشمن پر وار کیا جانا ممکن ہوا اس وقت قلم کو نیزہ سے تشیید دے کر استعمال اس لیے درست ہوتا ہے کہ اس سے بھی مخالف مجروح ہوتا ہے۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ نیزہ کے علاوہ تلوار، چھری، سیف وغیرہ آلات بھی زخم پہنچانے کے لیے ہیں۔ اور ان سب کے ذریعہ بھی دشمن پر حملہ کیا جاتا ہے۔ لیکن کیا وجہ ہے کہ علمی جنگ میں استعمال ہونے والے قلم کو نیزہ کہا جاتا ہے۔ سیف، تلوار، چھری یا بر چھپی نہیں کہا جاتا؟ اس کی کئی وجوہات ہیں پہلی وجہ تو یہ ہے کہ تلوار، بر چھپی، چھری وغیرہ نیزہ کے مقابل چھوٹی ہیں۔ نیزہ ان آلات حرب سے لمبا ہوتا ہے اور دشمن پر فاصلے سے وار کرنے میں آسانی ہوتی ہے جب کہ تلوار، چھری یا بر چھپی کا وار کرنے کے لئے مد مقابل سے بہت قریب ہونا پڑتا ہے اور اس صورت میں دشمن کے حملہ کا نشانہ بننا زیادہ ممکن ہوتا ہے۔ ایک وجہ یہ بھی ہے کہ نیزے کا وار زیادہ تر سینہ یا سر اور حلق پر ہوتا ہے اور سامنے سے ہوتا ہے، پیٹھ کے پیچھے سے بہت ہی کم وار ہوتا ہے۔ پیٹھ کے پیچھے سے وار کرنا بزرگی اور نامردی کی علامت ہے۔ اور سینے پر سامنے سے لکار کرنا بہادری اور جوہا مردی کی علامت ہے۔

محض یہ کہ نیزہ بمقابل دیگر آلات جنگ نمایاں، محفوظ اور بہادری سے جنگ کرنے کی علامت ہے۔ الہذا قلم کو نیزہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ کیوں کہ قلم کا وار کرنے والا اپنے مقابل سے قریب نہیں ہوتا بلکہ فاصلہ اور دوری پر ہوتا ہے۔ علاوہ ازیں قلم سے وار کرنے والا ہمیشہ اپنے نام سے مضمون شائع کرتا ہے اور اپنے تردیدی بیان میں مخالف کو لاکارتا ہے۔ اپنے براہین و

مشہور ہے کہ ”تلوار کا گھاؤ بھر جاتا ہے، زبان کا نہیں“، یعنی طعن و تشنیع کا اثر دل سے بکھنی نہیں جاتا۔ (فیروز اللغات ص ۳۷۷)

قلم زبان کی ترجمانی کرتا ہے۔ بلکہ زبان سے نکلی ہوئی بات کو الفاظ کی زنجیروں میں مقید کر کے اسے ثابت و دوام بخشتا ہے۔ قلم کی طاقت کے سامنے دنیا کی بڑی طاقتیں اور سلطنتیں جھک گئی ہیں، قلم کی مار سے زخمی ہونے والا کبھی صحت یا ب نہیں ہوا ہے۔ قلم کی غیر محصور طاقت کے سبب اردو زبان میں قلم کے تعلق سے کئی مثل اور کہاوت رائج ہیں۔ مثلاً: قلم جاری رہے یعنی حکم چلتا رہے۔ حکومت برقرار رہے (فیروز اللغات، ص ۹۶۳) قلم زد کرنا یعنی کسی چیز کو مٹا دینا، کاٹ دینا وغیرہ (فیروز اللغات، ص ۹۶۲) قلم روشن رہے یعنی حکومت قائم رہے۔

حاصل گفتگو یہ ہے کہ قلم کی طاقت کا اندازہ نہیں ہو سکتا آج کے پرفتن دور میں منافقین کے ساتھ قلمی جنگ جاری ہے۔ پہلے کے زمانے میں تلوار، بلم، برچھی، بھالے تیر و لفانگ وغیرہ سے جنگیں لڑی جاتی تھیں۔ لیکن دور حاضر میں قلمی جنگ لڑی جا رہی ہے۔ پہلے عیسائی، یہودی، رومی، مجوسی، کافر، منشک اور دیگر ادیان باطلہ کے تبعین متفق ہو کر اسلام سے لڑے تھے لیکن اسلامی لشکر کے بہادر جاں نثار مجاهدین کے سامنے ان کا کوئی بس نہیں چلتا تھا۔ اسی طرح آج کے پرفتن دور میں نجدی، وہابی، دیوبندی، تبلیغی، غیر مقلدہ، نیچری، چکڑالوی، قادریانی وغیرہ باطل فرقے متحداً اور متفق ہو کر اہل سنت و جماعت سے ٹکراتے ہیں، لیکن ان کا کچھ بس نہیں چلتا اور ان کا حرب کار آمد نہیں ہوتا کیوں کہ اہل سنت و جماعت کے امام اہل سنت، بہادر مجاهدین کی فوج کے سپہ سالار کی حیثیت سے اپنے ہاتھ میں نیزہ (قلم) لئے ہوئے قلمی میدان جنگ میں سینہ سپر ہیں، منافقوں کو اپنے نیزے (قلم) سے ضرب کاری لگا کر ان کے سینوں کو چلنی کرنے کے لیے برس پکار ہیں۔ عظمت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا پرچم ہر سو ہر انے کے لیے آمادہ ہیں۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اس شعر کے مصرع اول میں فرمائے ہیں کہ وہ رضا کے نیزے کی مار ہے کہ عدو کے سینے میں غار ہے۔ یعنی رضا کا نیزہ (قلم) دشمن پر ہی وار کرتا ہے۔ یہاں جن اعداء کا ذکر ہے اس سے مراد کون ہیں؟ اور ان پر رضا کے نیزے کی مار کیوں اور کس طرح پڑی؟ اس کی کچھ مختصر گفتگو یوں ہے۔ مسلمانوں کا اتحاد پاش پاش کر کے ملت اسلامیہ کا شیرازہ منتشر کرنے کے ناپاک ارادوں سے حکومت برطانیہ نے وہابی نجدی فرقہ ایجاد کیا۔ اس فرقہ باطلہ کے مورث اعلیٰ اور موجہ مولوی ابن عبد الوہاب نجدی، مولوی اسماعیل دہلوی، مولوی قاسم نانوتوی، مولوی رشید احمد گنگوہی، مولوی خلیل احمد انیڈھوی، مولوی غلام احمد قادریانی، مولوی اشرف علی تھانوی وغیرہ ہم نے اپنی رسوائے زمانہ کتابوں میں گندی اور گستاخانہ عبارتیں لکھ کر اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان میں کھلی ہوئی گستاخیاں اور بے ادبیاں کیس اور اس پر طرفہ یہ کہ اپنی ان کفری عبارات کو صحیح ثابت کرنے کے لئے قرآن مجید کی آیات کے غلط تراجم و تقاسیر اور احادیث نبوی کے جھوٹے مفاہیم تراش کر غلط استدلال کیا اور اپنے غلط نظریات کو عین اسلامی و ایمانی قرار دیا۔ قرآن و حدیث کے نام اور ان کی ریا کاری اور تدقیقیہ بازی پر مشتمل ظاہری ٹیپ ٹاپ کی وجہ سے بھولے بھالے اور سیدھے سادے مسلمان دام فریب میں آگئے اور ایمان سے ہاتھ دھو بیٹھے۔ مذہب کے نام پر پھیلانی جانے والی لامدہ بیت نے ماحول کو پر گندہ بنارکھا تھا۔ حکومت برطانیہ کی پشت پناہی اور صاحب اقتدار لوگوں کی شمولیت و اعانت کی وجہ سے ان کے خلاف بلند کی جانے والی ہر آواز کو بزور بازو دبا دیا جاتا تھا۔ فرقہ باطلہ کا لٹریپکر کوڑیوں کے دام فروخت یا مفت تقسیم ہوتا تھا۔ مسلمان آپسی خانہ جنگی میں مذہب کے نام پر الجھ گئے تھے۔ حق کیا اور باطل کیا ہے؟ اس کا امتیاز آسانی عوام مسلمین کے لئے دشوار ہو گیا تھا۔ کیوں کہ دونوں فریق اپنے حق اور صادق ہونے کے ثبوت میں قرآن و حدیث کے دلائل و برائیں پیش کرتے تھے۔ لوگ اس بنا پر پرش و پیغ کی

گھری کھائی میں گر گئے تھے۔ ایسے ٹین ماحول میں امام احمد رضا محدث بریلوی تن تہاں فتن سے ٹکرائے اور اپنے قلم کا جو ہر دکھا کر دشمنان رسول کے گروہ میں ماتم برپا کر دیا۔ حضرت امام احمد رضا کے دور میں تقریباً ایک سو سے زائد فتنوں نے سراٹھایا تھا اور حشر برپا کر رکھا تھا۔ ان میں اہم فتن یہ تھے۔

- امکان لذب باری تعالیٰ۔

- عدم اعتقاد علم غیب انبياء و اولياء۔

- نفاد شرک در استغاثۃ و توسل مع انبياء و اولياء۔

- انکار عقیدہ ختم نبوت۔

- توہین انبياء و اولياء۔

- حرمت ذبحہ برائے ایصال ثواب۔

- انکار حیات انبياء۔

- دعویٰ تماثل مع انبياء کرام۔

- انکار شفاعت مصطفیٰ۔

- عدم جواز تقبیل ابہا میں عند سماع اسم الہبی۔

- عدم جواز کتابت علی الکفن۔

- عدم جواز معافقة عید۔

- عدم جواز سفر زیارت مزارات اولیاء۔

- انکار مراعج جسمانی۔

- حلت اکل زاغ۔

- انکار ایمان ابوین کریمین رسول اللہ۔

- عدم جواز اذان قبر۔

- انکار اختیارات و تصرفات انبياء و اولياء۔ وغیرہ  
ان فتنوں نے مسلمانوں کے ناک میں دم کر رکھا تھا اور ان تمام فتنوں کا اصل مقصد و منشاء صرف اور صرف توہین و تنقیص انبياء کرام اور اولیائے کرام تھا۔ ان تمام فتن کے رد و ابطال کے لئے حضرت رضا بریلوی نے کمر باندھی، معرکۃ الاراء شہرہ آفاق تصانیف کے ذریعہ دلائل و شواہد کے انبار لگادیئے اور اپنے نیزے (قلم) کو ہر وقت جنبش میں رکھا اور اس نیزے کی چفاچاق سے اعدادے دین لرزنے اور کاپنے لگے۔ کیوں کہ رضا کے نیزے (قلم) کی ضرب کی تاب لانے کی کسی میں جرأۃ نہ تھی۔ حضرت رضا نے اپنی حیات میں تقریباً ایک ہزار کتاب میں تصنیف فرمائیں اور ان میں سے کسی بھی کتاب کا مدلل جواب یار دلکھنے سے آج تک فرقہ باطلہ کے علماء عاجزوں قاصر ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے دور میں کل کتنے فتنے تھے؟ ان فتنوں کی کیا تفصیل تھی؟ ان فتنوں کے رد میں حضرت رضا نے کون کون سی کتاب لکھی؟ اس کی تفصیلی معلومات حاصل کرنے کے لئے فقیر کی کتاب ”امام احمد رضا ایک مظلوم مفکر“ کا ضرور مطالعہ کریں۔

بات کہاں سے کہاں نکل گئی، آئیے! ہم پھر حضرت رضا کے شعر میں مستعمل لفظ عدو پر گفتگو کریں۔ لفظ عدو کے لغوی معنی ہیں دشمن، بدخواہ، مخالف، وغیرہ۔ شعر میں حضرت رضا اپنے نیزے (قلم) سے دشمن کے سینے میں زخم لگنے کا ذکر فرمائے ہیں۔ تو وہ عدو یعنی دشمن کیا ان کے ذاتی دشمن تھے؟ ہرگز نہیں۔ آپ نے کبھی بھی کسی سے ذاتی دشمنی نہیں کی۔ حدیث شریف کے فرمان عالی، ”الْحُبُّ فِي اللَّهِ وَ الْبُغْضُ فِي اللَّهِ“ یعنی اللہ تعالیٰ کے لئے محبت اور اللہ تعالیٰ کے لئے عداوت۔ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں ”مَنْ أَحَبَّ  
لِلَّهِ وَ أَبْغَضَ اللِّلَهِ وَ أَعْطَى اللِّلَهِ وَ مَنَعَ اللِّلَهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيمَانُ“

ترجمہ: جس نے اللہ کے لئے محبت کی اور اللہ کے لئے دشمنی کی اور اللہ کے لئے دیا اور اللہ کے لئے روکا، تو بیشک اس نے اپنا ایمان مکمل کر لیا۔

ان دونوں احادیث پر حضرت رضا بریلوی نے کامل طور پر عمل کیا۔ علاوه ازیں قرآن مجید کی آیت کریمہ ”لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمَ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ لَوْ كَانُوا آبَاءَ هُمْ أَوْ أَبْنَاءَ هُمْ أَوْ أَخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَ أَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَ يُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا۔ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَّا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ۔“ (سورہ مجادلہ، آیت ۲۲)

**ترجمہ:** تم نہ پاؤ گے ان لوگوں کو جو یقین رکھتے ہیں اللہ اور پچھلے دن پر کہ دوستی کریں ان سے جنہوں نے اللہ اور اس کے رسول سے مخالفت کی، اگرچہ وہ ان کے باپ یا بیٹے یا بھائی یا کنبے والے ہوں یہ ہیں جن کے دلوں میں اللہ نے ایمان نقش فرمادیا اور اپنی طرف کی روح سے ان کی مدد کی۔ اور انہیں باغوں میں لے جائے گا۔ جن کے نیچے نہیں بہیں، ان میں ہمیشہ رہیں۔ اللہ ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی۔ یہ اللہ کی جماعت ہے سنتا ہے اللہ کی جماعت کا میاب ہے۔ (کنز الایمان)

اس آیت مقدسہ کا حاصل یہ ہے کہ سچا مومن اللہ اور رسول کے معاملہ میں کسی کی بھی رعایت نہیں کرتا اگر اللہ اور رسول کا دشمن اس کا باپ ہو، یا بیٹا ہو، یا بھائی ہو، یا کوئی رشتہ دار ہو، مومن کبھی بھی اس کی رعایت نہیں کرتا اور جو اس طرز عمل کو اختیار کرتا ہے اس کے لئے خوشخبری ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے دل میں ایمان نقش فرمادے گا اور اپنی طرف سے فرشتوں کے ذریعہ اس کی مدد فرمائے گا اور اس کو جنت میں داخل فرمائے گا۔ وہ اللہ سے راضی اور اللہ اس سے راضی۔ اور وہ اللہ کی جماعت والا اکھلائے گا۔

صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین اس آیت کریمہ پر مکمل طور پر عمل پیرا ہونے کی وجہ سے دنیا میں ضرب المثل ہوئے۔ انہوں نے اللہ اور رسول کے مقابلے میں اپنے باپ، بیٹے، بھائی یا کسی رشتہ دار کی مطلق پروانہ نہیں کی۔ چند مثالیں پیش خدمت ہیں۔

● عبد اللہ بن ابی بن سلول منافقین کی جماعت کا رئیس اور سردار تھا، اس کے بیٹے کا نام بھی عبد اللہ تھا لیکن حضرت عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ مخلص مومن اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سچے عاشق تھے۔ حضرت عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے منافق باپ عبد اللہ بن ابی بن سلول کے بارے میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ اگر حضور چاہیں تو میں اپنے باپ کا سراتار کر لے آؤں؟ کیوں کہ اس منافق نے یہ کہا تھا کہ ”لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعْرُفَ مِنْهَا الْأَذَلَّ“ یعنی اگر ہم مدینہ لوٹے تو ضرور ہم عزت والے وہاں سے ذلیل لوگوں کو نکال دیں گے۔ (معاذ اللہ) اور اس نے آعُزٌ یعنی عزت دار سے خود کو اور اذَلٌ یعنی ذلیل تر سے اصحاب رسول کو مراد لیا تھا۔ یہ ناپاک جملہ کہنے کے بعد عبد اللہ بن ابی بن سلول منافق جب مدینہ لوٹا تو کیا دیکھتا ہے کہ اس کے بیٹے حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہ تواریخ کر شہر کے دروازے پر کھڑے ہیں۔ جب وہ قریب آیا تو حضرت عبد اللہ نے اپنے منافق باپ سے کہا اب تو اپنی زبان سے یہ کہہ کہ ”أَنَا أَذَلُّ النَّاسِ وَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ أَعْرُفُ النَّاسَ“ یعنی میں لوگوں میں سب سے زیادہ ذلیل ہوں اور اصحاب رسول لوگوں میں سب سے زیادہ عزت والے ہیں۔ اگر تو اپنی زبان سے اس کا اعتراف نہیں کرتا تو میں تیری گردن اڑادوں گا۔ عبد اللہ بن ابی بن سلول منافق اپنے بیٹے کی بات سن کر حیرانی میں پڑ گیا اور اس نے بیٹے سے کہا کہ تو سچ کہتا ہے اور ایسا ہی کرے گا۔ حضرت عبد اللہ نے اپنے منافق باپ سے فرمایا کہ ہاں! میں تیری گردن اڑادوں گا۔ اپنے بیٹے کے تیور دیکھ کر وہ منافق لرز گیا اور اپنی جان بچانے کے لئے اپنی زبان سے مذکورہ الفاظ ادا کئے اور اس کا اقرار کیا۔ تب حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہ نے اسے چھوڑا۔

(مدارج الغبۃ، از: شیخ محقق، شاہ عبد الحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد اس، ص ۵۳)

● امین ملت حضرت ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا شمار عشرہ مبشرہ یعنی ان دس اشخاص میں ہوتا ہے جن کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دنیا میں ہی جنت کی بشارت

دی ہے۔ وہ حضرت ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ تعالیٰ عنہ جنہوں نے جنگ احمد میں اپنے باپ عبد اللہ کو قتل کر دیا۔ نیز اپنے حقیقی باپ کو دنیا سے مٹانے کے بعد باپ کے نام کو بھی ہمیشہ کے لئے مٹا دیا۔ اور تاریخ اپنے نام مبارک کے ساتھ اپنے دادا کا نام لکھتے تھے۔

(تفسیر خراش العرفان، ص ۹۸۰)

- امیر المؤمنین خلیفۃ المسلمین سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جنگ احمد میں اپنے بیٹے کو جو اس وقت تک ایمان نہ لائے تھے۔ مبارزت یعنی اپنے سامنے لڑنے کے لئے طلب فرمایا۔
- حضرت مصعب بن عمير رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے حقیقی بھائی عبد اللہ بن عمير کو قتل کیا۔
- جنگ بدر میں امیر المؤمنین خلیفۃ المسلمین سیدنا حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے رشتہ دار ولید بن عتبہ کو قتل کیا۔
- اسی طرح حضرت حمزہ بن عبد المطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے رشتہ دار شیبہ بن رہبیعہ کو اور حضرت عبید بن الحارث نے عتبہ بن ربیعہ کو قتل کیا۔

(مدارج البوہہ، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۳۹)

- امیر المؤمنین، خلیفۃ المسلمین سیدنا عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جنگ بدر میں اپنے ماموں عاص بن ہشام بن مغیرہ کو قتل کیا تھا۔ (تفسیر خراش العرفان، ص ۹۸۰)
- حضرت حویصہ اور حضرت مجیسہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما نامی دو حقیقی بھائی تھے۔ ان میں سے چھوٹا بھائی پہلے ایمان لے آیا ان کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس یہودی شخص کو قتل کرنے پر مقرر فرمایا تھا جو بہت بُر افسادی تھا۔ چھوٹے بھائی سے ان کے بڑے بھائی نے کہا کیا تم اس آدمی کو مارڈا لو گے جس کی نعمتوں کے آثار ہمارے پیٹ کی چربیوں میں ہیں؟ چھوٹے بھائی نے جواب میں کہا کہ کیا ہوا؟ اگر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مجھے حکم دیں

کہ میں تجھے مارڈا لوں، میں اسی وقت تجھے قتل کر دوں گا۔ چھوٹے بھائی کی زبانی یہ بات سننے کے بعد بڑا بھائی اپنے گھر آیا اور انصاف سے سوچنے لگا اور کہنے لگا کہ عجیب دین ہے جسے تو نے اختیار ہے۔ اس سے تیری کتنی محبت ہے؟ اس کے بعد بڑا بھائی بھی مسلمان ہو گیا۔

(مدارج البوہہ، از: شیخ محمد عبدالحق دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۵۳۱)

مذکورہ تمام واقعات اس امر کی نشاندہی کر رہے ہیں کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین اللہ و رسول کے معاملہ میں اپنے باپ، بیٹے، رشتہ دار یا کسی بھی عزیز کا لحاظ نہ کرتے تھے۔ حضرت رضا بریلوی نے صحابہ کرام کے نقش قدم پر چل کر سورہ مجادہ شریف کی مذکورہ آیت مقدسہ پر کامل طور پر عمل کیا، بلکہ اس آیت کو اپنی زندگی کا دستور اعمال بنایا اور علی الاعلان لکارتے ہوئے فرمایا:

شُرُكَ الْهُبَرَ جِسْ مِيْنْ تَعْظِيمَ حَبِيبِ  
اسْ بِرَے مَذَهَبَ پَرْ لَعْنَتَ كَبِيجَ

حضرت رضا بریلوی نے اپنی زندگی کی آخری سانس تک اللہ اور اللہ کے رسول کے دشمنوں سے اپنی علمی جنگ جاری رکھی اور اپنے نیزے (قلم) کے دار سے وہابیت کے سینے کو چھلنی کرتے رہے اور اپنے اعزاء و متوسلین کو اس کی تلقین کرتے رہے۔

شعر میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں ”وہ رضا کے نیزہ کی مار ہے کہ عدو کے سینے میں غار ہے“، اس مصرع کے لفظ نیزہ، مار اور عدو کی مختصر وضاحت قارئین نے ملاحظہ فرمائی اب سینے میں غار ہے پر کچھ اتفاقات فرمائیں۔ سینے میں غار کے ذریعہ حضرت رضا بریلوی نے اپنے نیزے (قلم) کے دار کا تیجہ بیان فرمایا ہے کہ رضا کے نیزہ کی ضرب پڑی تو دشمن کا سینہ غار ہو گیا، یعنی کہ مثل غار کے زخم پڑ گیا۔ لفظ غار کا استعمال فرمایا کہ حضرت رضا نے شعر کو معنی خیز بنادیا ہے۔ غار کے لغوی معنی پھاڑ کی کھوہ، گڑھا، بھٹ وغیرہ ہے۔ پھاڑ کی کھوہ، گڑھا اور بھٹ

(8)

دین و دنیا کی مجھے برکات دے برکات سے  
عشق حق دے عشقی عشق انتما کے واسطے

### حل لغات:

برکات: برکت کی جمع، زیادتی، بہتات، کثرت، نیک بختی، نعمت کی زیادتی، خوش قسمتی، رونق، عروج، بنئے تو لئے وقت پہلے تول پر ایک کی بجائے برکت کہتے ہیں، افرائش۔ (فیروز اللغات، ص ۱۹۶) ☆ لغات کشوری، ص ۹۲

عشق: محبت، فریغتگی، پریم، پیار، چاہ، شوق، خواہش، عادت، لٹ، سلام رخصت۔ (فیروز اللغات، ص ۸۹۷) ☆ لغات کشوری، ص ۳۹۲

عشقی: عشق سے منسوب ہے۔ (فیروز اللغات، ص ۸۹۷)

عشقی: حضرت سیدنا شاہ برکت اللہ مارہ روی علیہ الرحمۃ کا خلاص ہے۔

انتما: انتساب، نسبت عشق رکھنے والا، بڑھنا، افزون ہونا، پھولنا۔ (لغات کشوری، ص ۶۲)

پہلے مصرع میں پہلے والے لفظ ”برکات“ کا مطلب ”نعمتیں“ ہے۔

پہلے مصرع میں بعد والے لفظ ”برکات“ کا مطلب ”کثرت“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ خداوندی میں استدعا کرتے ہیں کہ اے رب العالمین! مجھے دین اور دنیا کی نعمتوں اور برکتوں سے ہم کنار کر دے، اور وہ برکتیں مجھے تھوڑی نہیں بلکہ کثرت سے عطا کرو اور اے خلق کائنات مجھے

وغیرہ کی بیئت ایک مسکن کی طرح ہوتی ہے جس میں آدمی یا جانور پناہ لے سکتا ہے اور اس میں ٹھہر سکتا ہے اس کھوہ کا عرض و طول اکثر یکساں ہوتا ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ کھوہ اور بھٹ سخت پھر میں ہی ہوتا ہے۔ نرم مٹی یا ریت کے ڈھیر میں غار نہیں۔



عشق حق دے، عشق سے نسبت رکھنے والے عشقی یعنی حضرت سیدی شاہ بركت اللہ مارہروی رضی اللہ عنہ کا تجھے واسطہ۔ یہ تو ہوئے شعر کے ظاہری اور لغوی معنی، حالاں کہ لغوی معنی بھی وضاحت سے نہیں کئے گئے۔ آئندہ سطور میں وضاحت کی جائے گی، اس شعر کے مصرع اول میں حضرت رضا نے دو مرتبہ لفظ ”برکات“ کا استعمال فرمایا ہے۔ دونوں جگہ یہ لفظ اسم ہے لیکن دونوں کے معنی الگ الگ ہیں۔ لہذا تجنبیں کامل مماثل کی صنعت ہوتی ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ برکات ہے اس کے معنی ہیں نعمتیں اور دوسرا مرتبہ جو لفظ برکات ہے اس کا مطلب کثرت و زیادتی ہے۔ یعنی نعمتیں وہ بھی بہت زیادہ لیکن وہ نعمتیں صرف دینیوں نہیں بلکہ ساتھ میں دینی ہوں بلکہ دین کو ترجیح دیتے ہوئے دین کو مقدم لا کر آپ نے پہلے دین کی نعمتیں مانگی ہیں۔ اور دین کی نعمتوں کے صدقہ میں دنیا کی نعمتیں چاہی ہیں۔ حضرت رضا بریلوی نے مصرع اول میں مالک بے نیاز سے دل کھول کر مانگا۔ عطا کرنے والے کے خزانے میں جب کمی کا امکان ہی نہیں تو پھر مانگنے میں کیوں کوتا ہی کی جائے، جب مانگ ہی رہے ہیں تو جتنا ہو سکے زیادہ ہی مانگ لیا جائے۔ اور اس نظریہ کی تائید مصرع کے ابتداء کے الفاظ کر رہے ہیں دین اور دنیا کی نعمتیں کیا کیا ہیں؟ اس کا تو ہم شمارہ ہی نہیں کر سکتے بلکہ ممکن ہی نہیں۔ اللہ کی نعمتوں کی تعداد و حصار ناممکن ہے کہ قرآن میں تمام ذریت انسانی کو لکار کر اعلان کیا گیا ہے ”وَ إِنَّ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوْهَا“، یعنی اللہ کی نعمتوں کو تم لگنا چاہو تو نہیں گن سکتے۔ اسی طرح سورہ رحمٰن میں تو تکرار کے ساتھ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ اے لوگو! تم اللہ کی کن کن نعمتوں کو جھٹلاوے گے۔

الحاصل! اللہ کی نعمتیں شمار اور تعداد میں مخصر کرنا محال ہے۔ حضرت رضا بریلوی اپنے رب غنی و حمید سے دین و دنیا کی لا تعداد نعمتیں مانگ رہے ہیں اور ان بے شمار نعمتوں کو بھی کثرت سے مانگ کر ملت اسلامیہ کو یہ مزاج دے رہے ہیں کہ جب خدا سے مانگ لو تو فراخ دلی

سے مانگو۔ جتنا ہو سکے اتنا زیادہ مانگو ما نکنے والا لیتے لیتے تھک جائے گا مگر وہ دینے والا کریم مولیٰ نہیں روکنے والا۔ مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی عرض کرتے ہیں کہ ”عشق حق“ دے۔ ظاہری معنی تو یہ ہوتے ہیں کہ سچا عشق دے۔ لفظ حق کئی معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ لغت میں بھی اس کے بہت معنی وارد ہیں۔ مثلاً: سچ، صدق، لائق، واجب، ثابت، فرض، جائز، انعام وغیرہ۔ (فیروز اللغات، ص ۱۵۷)

عشق کے لغوی معنی حل لغات میں درج ہیں۔ اس کے صرف ایک ہی معنی محبت ہی کو لیجئے، عشق یعنی محبت کا تعلق دل سے ہوتا ہے۔ محبت کا اثر سیدھا دل پر ہوتا ہے۔ اور نیتختا دل جوش و جذبات سے متاثر ہو کر بے خود ہو جاتا ہے۔ عالم بے خودی میں راہ عشق کی مسافت جلد از جلد طے کر کے منزل مقصود تک پہنچنے کی سعی کرتا ہے اور جلد بازی میں اپنے قدم صحیح یا غلط ہونے کے بارے میں مطلقاً نہیں سوچتا۔ لہذا خطاط کا امکان زیادہ رہتا ہے۔ علم نفسیات اور علم تصوف کے ضوابط کے مطابق انسان کے جسم کے تمام اعضاء دل کے متبع ہوتے ہیں۔ کیوں کہ آدمی کے دل میں جو آتا ہے وہی کرتا ہے اور اس کے حکم کی تعمیل دیگر اعضائے بدن بجالاتے ہیں۔ برکس اس کے دل دیگر اعضاء کا تابع نہیں ہوتا بلکہ خود مختار ہوتا ہے اسی لئے اردو زبان کے محاورات میں آزاد یا خود مختار آدمی کو دل کا بادشاہ کہتے ہیں۔ دل کو بادشاہ کا منصب ضرور حاصل ہے مگر وہ بے چارہ بھولا ہوتا ہے کسی کے دام فریب میں بہت جلد گرفتار ہو جاتا ہے۔ آدمی کی عقل کو ماہرین نفسیات و زیریکی حیثیت دیتے ہیں۔ اس وزیر (عقل) کا کام ہوتا ہے۔ بادشاہ (دل) کو مشورہ دینا اور غلط فیصلوں سے روکنا۔ حالاں کہ وزیر ضرورت سے زیادہ چالاک ہے۔ اس میں سوء ظن (Negative thinking) کا مادہ زیادہ ہوتا ہے۔ صرف دل کے فیصلے پر چلنے میں بھی خطرہ ہے اور صرف عقل کے پروں سے پروازنہ بھی مہلک ہے۔ دل اور دماغ دونوں کا مشترکہ فیصلہ مفید ہے۔ اسی لئے اردو زبان میں کسی اہم اور پیچیدہ معاملے

کے فیصلے کے وقت کہا جاتا ہے کہ ”دل و دماغ سے سوچو“ صرف دل کا فیصلہ اسی لئے خطرناک ہے کہ دل میں جب ایک بار کوئی بات گھر کر جاتی ہے تو آدمی اس کو راست اور درست مانتا ہے اور اپنے اعتقاد کو ہی حق مانتا ہے۔ چاہے وہ غلط ہی کیوں نہ ہو۔ علاوه ازیں دل اپنے فیصلے کے مقابلہ میں کسی کی بات قبول نہیں کرتا۔ چاہے وہ بات سو فیصد حق ہی کیوں نہ ہو۔ اپنے فیصلے کے حق ہونے کے گمان کی اسے بیماری لگ جاتی ہے۔ اسی لئے قرآن میں ارشاد ہے:

”فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ“، یعنی ان کے دلوں میں بیماری ہے۔ اور اسی بیماری کی وجہ سے دل میں گھس کر قبضہ کر لینے والی غلط بات دوڑنہیں ہوتی۔ اور نہ ہی سچی بات اندر جاسکتی ہے۔ دل مقلقل ہو جاتا ہے اسی بات کو قرآن مجید میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

”خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ“، یعنی اللہ نے ان کے دلوں پر مهر کر دی۔

دماغ یا عقل یعنی جسم کا وزیر اپنی رائے اور فیصلے کے حق ہونے کے اصرار میں ضد کی حد تک پہنچ کر حق و صداقت سے منحرف ہو کر کذب و ابطال کے سمندر میں غوطہ زن رہتا ہے اور آدمی کو دینی، دنیوی اور سماجی اعتبار سے مغلوق کر دیتا ہے۔ بارہا ایسا ہوتا ہے کہ آدمی غلط نظریات اور فاسد خیالات کا شکار ہو کر سچائی کی مخالفت اور برائی کی موافقت پر آمادہ ہو جاتا ہے۔

اسی لئے تو قرآن مجید میں متنبہ کیا گیا ہے ”إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ“، بیشک کچھ گمان گناہ ہیں۔

اسی طرح حدیث میں ارشاد ہے ”ظَلَّمُوا الْمُؤْمِنِينَ خَيْرًا“، کہ مومن کے ساتھ اچھا گمان رکھو، بد گمانی سے نچنے اور اچھے خیالات اپنانے کے تعلق سے احادیث میں بہت تاکید کی گئی ہے۔ یہ سب تاکید یہی دماغ (وزیر) کو سرکشی سے قابو میں رکھنے کے لئے ہی وارد ہیں۔ البتہ دماغ اپنی صلاحیتوں کا صحیح استعمال کرے تو جسم کے بادشاہ (دل) کو امور حسنہ کی ہی

ترغیب دے گا۔ اسی لئے تو حضرت رضا بریلوی نے عشق حق مانگا۔ کیوں کہ ہر عشق حق نہیں ہوتا، عشق کے جذبات میں آدمی بہہ کر راہ راست سے ہٹ جاتا ہے۔ مثلاً: عیسائی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے عشق میں اتنے بڑھے کہ غلوکی حد تک پہنچ۔ اور معاذ اللہ حضرت عیسیٰ روح اللہ کو خدا کا بیٹا کہہ دیا۔ راضی اور شیعہ فرقہ حضرت علی مرتضیٰ مشکل کشاضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شریعت کے قوانین سے متجاوز محبت میں گمراہ ہوئے۔ حالاں کہ ان عیسائیوں اور راضیوں کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بے پناہ عشق ہے لیکن عشق حق نہیں۔ اسی طرح عشق سے خالی دل پر صرف عقل کا تسلط ہو جائے اور آدمی ہربات کو عشق سے پرے ہو کر صرف عقل کے میزان میں اگر تو لانا شروع کر دے تو بھی گمراہ ہو جائے گا۔ مثلاً: یہودی جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی عداوت میں اور خارجی حضرت علی رضی اللہ عنہ کی عداوت میں گمراہ ہوئے۔ لہذا امت محمدیہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام کو درمیانی امت بنایا گیا ہے جو عشق اور عقل دونوں کے درمیان رہ کر تقاضائے عشق اور ایفاۓ قوانین کو باہم بجالانے کا توازن برقرار اور قائم رکھے۔

قرآن مجید میں ارشاد ہے:

”وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا“  
(سورہ البقرہ، آیت ۱۳۲)

ترجمہ: اور باتیوں ہے ہم نے تم کو بنایا درمیانی امت۔ (کنز الایمان) مذکورہ آیت کے فرمان کے مطابق امت مسلمہ کو درمیانی امت اس لئے کہا گیا ہے کہ سچا مومن وہ ہے جو عشق اور عقل کے درمیان رہے۔ ایک طرف عشق کی لکیر حد ہے اور دوسرا طرف عقل کی حد کی نشان دہی کرنے والی لکیر ہے۔ مومن ان دونوں حدود کے درمیان رہ کر تقاضائے عشق اور قوانین دین کی پاسداری کرتا ہے۔ اور کسی دینی معاملہ میں حد سے تجاوز نہیں کرتا۔ بلکہ دونوں حدود کے بیچ میزان کے کائنے کی مانند رہتا ہے۔ یہی سچا اور درست عشق ہے جس میں افراط و تفریط کی کوئی گنجائش نہیں۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے

رب سے وہی عشق مانگ رہے ہیں اسی عشق کی زندہ تصویر حضرت سیدنا صدیق اکبر، حضرت سیدنا فاروق اعظم، حضرت سیدنا عثمان غنی، حضرت سیدنا مولیٰ علی اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین تھے۔ جنہوں نے اپنے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قدم ناز پر اپنا سر کٹا دیا لیکن ہر گزہر گزان کو لاائق پرستش سمجھ کر ان کے آگے بحمدے میں سرنہ جھکایا۔ اور نہ ہی کسی کو جھکانے دیا اپنے آقا کو افضل الخلق کہا اور مانا لیکن خالق نہ کہا اللہ کا نور ضرور کہا لیکن اللہ نہ کہا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کا محبوب اعظم ضرور مانا لیکن بشریت اور عبادیت سے خارج نہ مانا۔ باعث تخلیق کا ناتا مانا لیکن الوہیت کی منزل تک نہ پہنچایا۔ اسی طرح اپنے آقا کو بندہ اور بشر ضرور مانا لیکن عام انسانوں کی طرح شمارنہ کیا۔ زمین پر جلوہ افروز ضرور مانا لیکن آسمان اور بالائے آسمان کی خبر سے بے خبر نہ مانا، زمانہ حال میں ضرور دیکھا لیکن زمانہ مستقبل کے ہر لمحے سے باخبر مانا۔

الحاصل! حضرت رضا بریلوی اپنے رب سے صحابہ کرام والا عشق حق مانگ رہے ہیں۔ عیسائیوں اور رافضیوں جیسا عشق نہیں مانگ رہے ہیں جواندھی محبت میں حدود عشق دیکھنے سے قاصر ہو کر گمراہ ہو جائیں۔ یہ عشق نہیں ہے بلکہ عقل کا اندازہ اپنے ہے۔ جیسے کہ مرزا ای لوگ غلام احمد قادریانی کے عشق میں اندر ہے ہو کر اس کو بنی رسول مان بیٹھے اور اسی طرح زمانہ حال کے وہابی، نجدی، دیوبندی، غیر مقلد، تبلیغی جماعت کے تبعین نجدی ابن الوہاب، شہید لیلی نجد، مولوی اسماعیل دہلوی، گنگوہی، نانوتی، تھانوی وغیرہم کی محبت میں اندر ہے ہو کر بارگاہ رسالت کے گستاخوں کو شہید، امام ربانی، قاسم العلوم، حکیم الامم، محدث، مقتداء، پیشوادغیرہ مان کر گمراہی واردہ ادکی راہ پر چل نکلے ہیں۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے شعر کے مصرع ثانی میں جس عشق حق کا تذکرہ فرمایا ہے اس کی مندرجہ بالا سطور میں بہت ہی مختصر وضاحت کی گئی ہے۔ لیکن اس وضاحت میں حق کے معنی سچ، اور درست اخذ کر کے میں نے اپنی ناقص معلومات کے تحت

وضاحت کرنے کی کوشش کی ہے۔ لیکن اگر حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ کے شعر کے لفظ حق کو راست، سچا وغیرہ معنی کے بجائے دیگر معنوں میں لیا جائے تو بھی شعر اپنی جامیعت اور معنویت کے اعتبار سے اصلاً متغیر ہے وہا۔ لفظ حق کے لغوی معنی سچ، صدق، لاائق، واجب، ثابت، فرض، جائز اور عدل وغیرہ ہیں۔ ان میں سے سچ اور صدق کے معنی اخذ کر کے سطور سابقہ میں کچھ گفتگو ہم کر چکے ہیں علاوہ ازیں حق اللہ تبارک و تعالیٰ کا صفاتی نام ہے۔ قرآن شریف میں متعدد مقامات پر لفظ حق اللہ تبارک و تعالیٰ کے صفاتی نام کی حیثیت سے وارد ہے۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے زیر بحث شعر کے مصرع کا بہ اعتبار وضاحت بالا ایک معنی یہ بھی ہوا کہ عشق دے یعنی سچا یا صادق عشق دے۔

لیکن حضرت رضا بریلوی کے اس شعر میں مستعمل حق کے معنی لاائق لئے جائیں تو معنی یہ ہوا کہ اے اللہ! ہم کو وہ عشق دے جو لاائق ہے۔ اس معنی کے ساتھ بھی شعر کا مطلب درست ہے۔ یعنی وہ عشق دے جو ہر مومن کو لاائق ہے۔ یعنی اللہ اور اللہ کے محبوب اور دیگر محبوبوں سے عشق و محبت رکھنا۔ ہر مومن کو لاائق یعنی مناسب ہے۔ (لاائق کے معنی مناسب۔ فیروز اللگات، ص ۱۱۲۵) اللہ اور اس کے محبوبان بارگاہ کے علاوہ ہر اس شخص سے محبت کرنا ہر مومن کو مناسب ہے جس کی وجہ سے اللہ اور رسول کی خوشنودی حاصل ہو۔ مثلاً: ماں باپ سے محبت کرنا ہر مومن بھائی سے محبت کرنا وغیرہ۔

اگر لفظ حق کے معنی فرض لئے جائیں تو معنی یہ ہوں گے کہ اے اللہ! ہم کو وہ عشق دے جو فرض ہے اور وہ عشق مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایمان کے لیے پہلی شرط ہے۔ جیسا کہ حدیث میں وارد ہے کہ حضور اقدس سید الحبوبین رب العالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ”لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ وَالِّدِهِ وَ وَالَّدِهِ وَ النَّاسِ أَجْمَعِينَ“، یعنی تم میں کا کوئی مومن ہو، ہی نہیں سکتا جب تک میں اس کے نزدیک زیادہ پیارا نہ ہو جاؤں اس کی اولاد سے اس کے ماں باپ سے اور تمام انسانوں سے (مشکوٰۃ) بعض

روايات میں ”وَنَفِيْسِهِ“، یعنی (اس کی جان سے) کے الفاظ وارد ہیں۔ تو جو شخص حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی اولاد، والدین تمام انسان بلکہ اپنی جان سے بھی زیادہ محبوب نہ جانے وہ مومن نہیں۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی محبت ہر ایمان والے پرفرض ہے بلکہ حضور کی محبت کا نام ہی ایمان ہے۔

قرآن تو ایمان بتاتا ہے انھیں  
ایمان یہ کہتا ہے میری جان ہیں یہ  
اور بقول دوسرے شاعر:

محمد کی محبت دین حق کی شرط اول ہے  
اسی میں ہو اگر خامی تو سب کچھ نامکمل ہے  
اسی طرح لفظ حق دیگر مندرجہ بالامعنوں میں لیں۔ تو عشق حق کے کئی معنی ہوں گے۔  
مثلاً: عشق واجب، عشق ثابت، عشق جائز، بلکہ ہر عشق کے تعلق سے الگ بحث کی جاسکتی ہے۔  
لیکن خوف طوالت سے صرف اشارہ ہی کر دیا ہے۔ اہل علم و فن حضرات اپنی اپنی صلاحیتوں  
کے مطابق تشریح کر لیں۔

اگر لفظ حق کو اللہ تبارک و تعالیٰ کے صفاتی نام کے معنی میں لیا جائے تو یہ مطلب ہو گا کہ  
اللہ تعالیٰ اپنا عشق عطا فرمائے اور یہ فنا فی اللہ کی منزل ہے۔ اللہ کے عشق سے بڑھ کر کوئی نعمت  
نہیں۔ تمام انبیاء کرام اور خصوصاً سید الانبیاء حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فنا فی اللہ تھے  
۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے تمام انبیاء کرام کو بے شمار نعمتوں رحمتوں اور انعامات سے نوازا تھا۔  
اور انہیں نعمت عظیمی کے طور پر فنا فی اللہ کا درجہ عطا فرمانا ہے۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے شعر کے مصرع ثانی میں ایک عجیب حسن  
پیدا کر دیا ہے۔ آپ بارگاہ الہی میں عشق حق کی دعا کی مقبولیت کے لئے عرض کرتے ہیں۔  
عشق انتما کے واسطے۔ اور اس کے لغوی معنی یہ ہوں گے کہ عشق سے نسبت بڑھانے کی عادت

رکھنے والے، عشق کے لغوی معنی یہ ہیں کہ عشق سے نسبت رکھنے والا، یہاں عشق کے معنی ہیں  
عادت اور انتما کے معنی ہیں بڑھانے والا، مصرع ثانی میں لفظ عشق کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا  
ہے، اور دونوں کے معنی الگ الگ ہیں، پہلی مرتبہ جو لفظ عشق ہے وہ محبت کے معنی میں ہے۔  
اور دوسری مرتبہ جو لفظ عشق ہے وہ عادت کے معنی میں ہے۔ الہذا مصرع ثانی میں بھی تجھیں  
کامل ہے۔ ایک شعر کے دونوں مصراعوں میں تجھیں کامل بیان کرنا اور وہ بھی معنی خیز انداز میں،  
صرف حضرت رضا بریلوی ہی کا حصہ ہے۔

مصرع ثانی کا مطلب باعتبار لغت آپ نے ملاحظہ فرمایا، لیکن حضرت رضا بریلوی کی  
مراد دیگر ہے۔ عشق سے مراد سلطان العاشقین، قدوة الواصلین، سید المتقین، ہادی السالکین،  
صاحب البرکات، حضرت سید شاہ برکت اللہ مارہروی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذات ستودہ صفات  
ہے۔ آپ عربی، فارسی، اردو اور ہندی زبان میں شاعری میں کمال رکھتے تھے۔ عربی فارسی اور  
اردو میں اپنا تخلص ”عشقی“ اور ہندی میں ”پیغمبَر“، استعمال فرماتے تھے۔ الہذا حضرت رضا  
بریلوی علیہ الرحمة نے آپ کے تخلص عشقی کو ذکر فرمایا کہ بارگاہ خداوندی میں آپ کے واسطہ کا  
اظہار کیا ہے۔ حضرت رضا نے لفظ عشقی کو ذہنی معنی استعمال فرمایا ہے۔ یعنی شعر کے مصرع میں  
آپ نے ایک کمال یہ بھی پیدا کیا ہے کہ عشق لفظ کا استعمال تین مرتبہ کیا ہے لیکن درمیانی لفظ  
عشق میں آئی کی اضافت کر کے اس کو لفظ عشقی بنایا۔ لیکن عشقی ایک ہی لفظ دو معنوں میں اور  
اول و آخر جو لفظ عشق ہیں ان دونوں کو بھی دو الگ معنوں میں استعمال فرمایا ہے۔ جس کا  
مطلوب یہ ہوا کہ ایک لفظ دو معنوں میں اور دو معنی ایک لفظ میں استعمال فرمایا کہ حضرت رضا نے  
بڑے بڑے ماہرین فن کو حیرت زدہ کر دیا ہے۔ مصرع ثانی میں حضرت رضا علیہ الرحمة و  
الرضوان کی مراد کے مطابق معنی یہ ہوں گے کہ اے رب کریم! مجھے عشق حق عطا فرماء، واسطہ  
حضرت سید شاہ برکت اللہ ”عشقی“، مارہروی رضی اللہ عنہ کا جو عشق کی نسبت بڑھانے کی عادت

(9)

**فضل خدا سے غیب شہادت** ہوا انہیں  
اس پر شہادت آیت و وجی و اثر کی ہے

**حل لغت:**

**فضل:** زیادتی، افزونی، علم و ہنر، رحم، مہربانی، بخشش، بزرگی، غلبہ کرنے کی پرفضیلت میں۔  
(فیروزاللغات، ص ۹۳۳ ☆ لغات کشوری، ص ۵۷۶)

**غیب:** غیر موجود، غائب، پوشیدہ، او جھل، ناپیدا ہونا، پست زمین، شک، گمان، جمع  
غیوب۔  
(فیروزاللغات، ص ۹۱۸ ☆ لغات کشوری، ص ۵۲۲)

**شہادت:** علم ہونا، گواہی، خبر درست، ظاہر ہونا، سرٹیفیکیٹ۔  
(فیروزاللغات، ص ۸۵ ☆ لغات کشوری، ص ۲۳۳)

**آیت:** فقرہ قرآن، فقرہ توریت، فقرہ انجیل، شان، جھت طاہری۔  
(فیروزاللغات، ص ۲۵ ☆ لغات کشوری، ص ۷۳ ☆ کریم اللغات، ص ۱۹)

**وجی:** خدائی پیغام، کتاب الہی، خدا کے احکام و پیغام جو نبیوں پر اترتے تھے، سخن نرم۔  
(فیروزاللغات، ص ۱۲۰ ☆ لغات کشوری، ص ۸۰ ☆ کریم اللغات، ص ۱۹)

**اثر:** سنت نبوی، حدیث، حدیث کی قسموں سے ایک قسم، تاثیر، نشان، ہکنڈر، زخم کا داغ،  
کھونج، نتیجہ، فائدہ، آسیب کا سایہ، جمع آثار۔  
(فیروزاللغات، ص ۲۸ ☆ لغات کشوری، ص ۱۵)

پہلے مصروع میں لفظ ”شہادت“ کا مطلب ”علم ہونا“ ہے۔

دوسرے مصروع میں لفظ ”شہادت“ کا مطلب ”گواہی“ ہے۔

رکھتے ہیں، اور اللہ و رسول کے ساتھ رشتہ محبت خود بھی بڑھاتے ہیں اور اپنے متولین کا بھی بڑھاتے ہیں۔ عشق کی راہ میں اپنی منزل کے حصول کے عشق میں سرشار ہو کر عشق کے مراحل طے کرتے کرتے سراپا عشق بن کر، عشق میں فنا ہو کر ”عشقی“ بن گئے۔ اور عشق سے عشق کرنے کا اہل جہاں کو ایسا انداز سکھایا کہ عشق کی برکت سے خاندان برکاتیہ اور سلسلہ برکاتیہ میں عشق کی بہتات نظر آتی ہے۔

حضرت سلطان العاشقین، سید شاہ برکت اللہ ”عشقی“، مارہ روی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حالات زندگی فضل و کمال اور کرامات وغیرہ کا ذکر اختصار اشعر نمبر ۴۵ میں ملاحظہ فرمائیں۔



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت، حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ کی شان غیب کو ایک نرالے انداز میں بیان کرتے ہیں۔

ہمارے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو خدائے تعالیٰ کے فضل سے غیب کا علم بھی ملا ہے۔ ہمارے آقا کو علم غیب حاصل ہے۔ یہ کوئی بے بنیاد بات نہیں ہے، بلکہ یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کی صداقت پر قرآن مجید کی آیات اور احادیث شاہد ہیں۔

حیرت تو ان لوگوں پر ہے جو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو نبی مانتے ہیں لیکن آپ کے علم غیب کا انکار کرتے ہیں حالاں کہ نبی کا لغوی معنی ہی نبی کی غیب دانی پر دلالت کرتا ہے۔ لفظ نبی بناء مصدر کا اسم فاعل ہے اور بناء کا لغوی معنی ہے خبر، اطلاع (لغات کشوری، ص ۲۸) اور نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جنت، دوزخ، عذاب، قبر، حشر، جزا اور سزا اور سزا اور سزا متعدد ایسی باتوں کی خبریں دی ہیں جو ہم سے مخفی اور پوشیدہ ہیں لہذا نبی کا معنی ہوا غیب کی خرد ہے والا۔ لفظ نبی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جو صاحب نبوت ہے یقیناً غیب پر مطلع ہوتا ہے بلکہ نبی کے لئے غیب داں ہونا ضروری ہے۔ اس بات کو بہت آسانی سے ذہن نشین کرنے کے لئے ایک مثال عرض کرتا ہوں۔

موڑ کار وغیرہ چلانے والے کو ڈرائیور کہا جاتا ہے۔ ایک شخص بیش قیمت موڑ کار چلا کر آیا۔ اس کے پاس ڈرائیونگ لائسنس بھی ہے اور ایک عرصہ سے وہ بہت اچھی طرح کار چلا رہا ہے۔ اب اگر کوئی خط الحواس شخص اس موڑ کار چلانے والے کے متعلق یہ کہے کہ اس کو موڑ کار ڈرائیونگ کرنے کا علم نہیں تو لوگ اسے یہی مشورہ دیں گے کہ آپ جلد از جلد آگرہ کے پاگل خانے میں داخل ہو جائیں، کیوں کہ ڈرائیور لفظ ہی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ وہ

ڈرائیونگ جانتا ہے۔ ڈرائیونگ کرنے والے کو ہی ڈرائیور کہتے ہیں اسی طرح غیب جانے والے کو ہی کہتے ہیں۔ توجہ آپ نے کسی مقدس ذات گرامی کو نبی تسلیم کر لیا ہے۔ تو اس کو غیب داں بھی خود بخود تسلیم کر لیا۔ نبی کے بتانے سے بے شمار غیب کی باتوں پر ایمان لے آنا لیکن نبی کو غیب کے علم سے بے خبر ہونے کا عقیدہ رکھنا یہ یقینی نہیں تو اور کیا ہے؟

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے قرآن و حدیث کی گواہی سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے غیب کا علم ثابت فرمایا ہے۔ قرآن شریف میں کئی مقامات پر اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور انبیاء کرام کے لئے غیب کا اثبات فرمایا ہے۔ مثلاً:

”وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلَعُكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ“، یعنی اور اللہ کی شان نہیں کہ اے عام لوگ تمہیں غیب کا علم دے دے۔ ہاں چن لیتا ہے اپنے رسولوں سے جسے چاہے۔ (سورہ آل عمران، آیت نمبر ۹۷، کنز الایمان)

(سورہ نساء، آیت ۱۱۳)

(کنز الایمان)

”وَعَلِمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ“

ترجمہ: تمہیں سکھا دیا جو کچھ تم نہ جانتے تھے۔

اسی طرح پارہ ۷، سورہ الانعام میں آیت نمبر ۲۸

پارہ ۱۱، سورہ یونس کی آیت نمبر ۲۷

پارہ ۱۲، سورہ النحل کی آیت نمبر ۸۹

پارہ ۲۷، سورہ الرحمن کی آیت نمبر ۱،

پارہ ۲۹، سورہ الجن کی آیت نمبر ۲۷

پارہ ۳۰، سورہ تکویر کی آیت نمبر ۷

اور بھی دیگر آیات سے انبیاء کرام خصوصاً حضور سید الانبیاء صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا علم غیب اظہر من الشّمس کی طرح عیاں ہے۔

(10)

خاک ہو جائیں عدو جل کر مگر ہم تو رضا  
دم میں جب تک دم ہے ذکر ان کا سنا تے جائیں گے

حل لغت:

خاک: مٹی، دھول، زمین، کچھ، ذرا، کچھ نہیں، کیوں کہ، کس طرح، را کھ، خمیر، سرشت،  
دھرتی، بالکل نہیں۔

(فیروز اللغات، ص ۵۸۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۳۹ ☆ کریم اللغات، ص ۶۱)

دم: سانس، نفس، پل، منٹ، لحظہ، وقت، زندگی، روح، جان، ذات، حقے کا کش، بھٹی یا  
تنور کی ہوا، پانی کا گھونٹ، کھانے کو ڈھینی آگ پر رکھنا، طاقت، قوت، زور، تلوار کی  
دھار، نیزے کی نوک، خوبی، مضبوطی، چک، خوشی، فرحت، اولوالعزمی، بلند حوصلگی،  
دھوکہ، فریب، مکر، دغا، افسوس، منتر، دعا جو پڑھ کر پھوکی جائے، غرور، تکبر، گھر، خانہ،  
وطن، خون، اہو، شیخی۔

(فیروز اللغات، ص ۶۳۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۹۷ ☆ کریم اللغات، ص ۷۲)

دوسرا مصروع کے شروع والے لفظ ”دم“ کا مطلب ”زندگی“ ہے۔  
دوسرا مصروع میں بعد والے لفظ ”دم“ کا مطلب ”سانس“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت، حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان ملت اسلامیہ کو

آیات قرآن کے علاوہ علم غیب کے ثبوت میں کتب احادیث لبریز ہیں، جس کی تفصیلی  
گفتگو یہاں ممکن نہیں۔ صرف تبرکات عرض کرتا ہوں کہ جب سورہ النساء کی مذکورہ آیت نازل  
ہوئی تو غیب جانے والے پیارے مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ”عَلِمْتُ مَا فِي  
السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ“، یعنی زمین و آسمان کی ہر چیز میرے علم میں آگئی۔ (مشکوٰۃ شریف) اور  
فرماتے ہیں ”فَرَأَيْتُ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَ مَغَارِبَهَا“، یعنی میں نے زمین کے مشرقوں اور  
مغربوں کو دیکھ لیا۔ (مشکوٰۃ شریف، ص ۵۰۲) اور ارشاد فرماتے ہیں کہ ساری کائنات اور اس میں  
ہونے والے واقعات میرے سامنے اس طرح ہیں جیسے یہ میری ہتھیلی میرے سامنے ہے۔

(المواہب اللدنی، جلد ۲، ص ۱۹۲)

انبیاء و اولیاء کے لئے علم غیب کے اثبات میں امام احمد رضا کی چودہ تصانیف ہیں جن  
میں سے:

(۱) الدولة المکیة بالمادة الغیبية

(۲) خالص الاعتقاد

(۳) انباء المصطفیٰ بحال سر واخفیٰ

(۴) ازاحة العیب بسیف الغیب کا ضرور مطالعہ کریں علم غیب مصطفیٰ صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم کے ثبوت میں امام احمد رضا محدث بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے علم کا دریا  
بہا کر عاشق نبی کے لئے بے بہاموتی صفحہ قرطاس پر بکھیر کر موسن کے ایمان کو ضیاء بخشی ہے۔



ہے۔ جو بزرگی رسالت کا منکر ہے وہ ہماری زبان و قلم ہمارے قول فعل سے ذکر مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہوتا دیکھ کر عداوت کی آگ میں جل کر خاک ہو جائے گا۔ خاک ہوتا ہے تو ہو جائے، بلکہ ضرور ہو جائے ہم کو اس کی پرواہ نہیں۔ ہم کو تو صحابہ کرام کے نقش قدم پر چلنا ہے۔ خصوصاً ان مقدس صحابہ کرام کے نقش قدم پر چلنا ہے جنہوں نے اپنے آقا و مولیٰ کی تعریف و توصیف میں نعت پڑھ کر دشمنوں کے دلوں کو جلا کر خاک کر دیا۔ ان کا یہ فعل آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو پسند آیا کہ آپ نے ان حضرات کو سراہا۔ ان کی حوصلہ افزائی فرمائی۔ ان کو دعا کیں دیں۔ انعام و اکرام سے نواز اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعریف و ستائش کرنے کے ساتھ بارگاہ رسالت کے دشمنوں کی مذمت و ہجوم کرنے کے عوض ثواب کے حقوق رکھی ہوئے لیکن، ہترین صلح ان کو یہ ملا کہ وہ قلوب مسلمین میں بس گئے اور قیامت تک بسے رہیں گے۔ مداح رسول کی حیثیت سے ان کا نام عزت و احترام کے ساتھ لیا جاتا رہا ہے۔

ان میں حضرت حسان بن ثابت کا نام سرفہرست ہے۔

- حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت حسان کے لئے مسجد بنوی میں منبر رکھواتے تاکہ وہ اس پر کھڑے ہو کر حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدحت بیان کریں۔ اور آپ کے دشمنوں کی ہجوم اور مذمت کریں۔ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ”إِنَّ اللَّهَ يُؤْيِدُ حَسَانًا بِرُوحِ الْقُدُسِ مَا دَامَ يُنَافِعُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ“، یعنی بیشک اللہ تعالیٰ حسان کی روح القدس سے تاسید کرتا تھا۔ جب تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف سے دشمنوں کی ہجوم کرتے ہیں۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ حق تبارک و تعالیٰ جسے زبان عطا فرمائے اور گویا کی کی طاقت و قدرت بخشے اسے چاہیئے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مذمت اور حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دشمنوں کی ہجوم اور مذمت میں کوتا ہی نہ کرے۔

(مدارج الادب، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۰۱۲)

ایک ایمانی درس دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے منکر اور بارگاہ رسالت کے گستاخ اپنے غیظ میں چاہے جل کر خاک ہو جائیں، لیکن اے رضا! ہم تو یہی کریں گے کہ اپنی زندگی کی آخری سانس تک اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مبارک ذکر کرتے رہیں گے۔ ان کا ذکر جبیل سنتے بھی جائیں گے اور سناتے بھی جائیں گے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس شعر کے مصرع ثانی میں لفظ ”دم“ کا استعمال دو مرتبہ کیا ہے۔ دونوں لفظ دم حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں۔ لیکن باعتبار معنی و مطلب الگ الگ ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھنیس کامل کا شعر ہے۔ شعر کی ابتداء آپ نے لفظ ”خاک“ سے فرمائی ہے۔ اور یہ خاک بھی دشمن رسول کے اوپر ہی ڈال رہے ہیں۔ کون سی خاک؟ عداوت میں جلن کی خاک، بعض وحدت کی خاک، بلکہ وہ خاک جوفرقہ وہابیہ کے امام نے اپنی رسواۓ زمانہ کتاب ”تقویۃ الایمان“ میں حیات النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے متعلق لکھا ہے کہ معاذ اللہ ”میں بھی ایک دن مر کر مٹی میں ملنے والا ہوں“، امام الوہابیہ کی عقل پر واقعی مٹی پڑ گئی تھی۔ جبھی تو اس نے ایسا ناپاک جملہ لکھا۔ خیر اس پر تفصیلی گفتگو کسی اور مقام پر کریں گے۔

شعر میں ارشاد ہے کہ ”خاک ہو جائیں، یعنی مٹی ہو جائیں، کون مٹی ہو جائیں؟ عدو یعنی دشمن۔ لیکن کون کے دشمن؟ محبوب رب العالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دشمن۔ کس طرح مٹی ہو جائیں؟ جل کر مٹی ہو جائیں۔ کیوں جل جائیں؟ حسد کی آگ میں۔ دشمنی کی آگنی میں جل جائیں۔ لیکن کس طرح؟ اس طرح کا رے رضا! ہم اپنے آقا کا ذکر کریں، کب تک؟ جب تک ہمارے جسم میں روح ہے، جب تک ہماری سانس چلتی ہے۔ جب تک ہماری رگوں میں خون جاری ہے، جب تک ہماری حیات باقی ہے۔ بس ہر وقت انہیں کا ذکر پاک کرتے رہیں گے اور اپنے ایمان کو تازگی اور تقویت دیتے رہیں گے۔ لیکن جو عظمت رسول کا منکر

● جب بنی تمیم کا وفد حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس آیا تب حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فی البدیہ یہ منتخب اشعار کا ایک قصیدہ مرتب کیا اور حضور کے سامنے پڑھا، جس کو سن کر بنی تمیم کے وفد نے اپنے عجز اور نادانی کا اقرار و اعتراض کیا اور کہا کہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے شاعر ہمارے شاعر اور خطیب سے ہمتر ہیں۔

(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۰۱۲)

● حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ ”حسان مسلمانوں اور منافقوں کے درمیان علامت و نشانی ہیں۔ منافق ان کو دوست نہیں رکھتا۔ اور مسلمان ان سے دشمنی اور عداوت نہیں رکھتا۔“ (ایضاً)

● حضرت حسان بن ثابت بن منذر بن حرام، یہ چاروں یعنی حضرت حسان اور ان کے والد، ان کے دادا، اور ان کے پردادا سب کی عمر ایک سو بیس سال ہوئی۔

● حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دوسرے شاعر کا نام کعب بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے۔ ان کا ایک ہی کام تھا کہ وہ کافروں کو جنگ سے ڈرانے کے لئے رجز کے اشعار پڑھتے اور کافروں کی ہجوکر کے ان کی براہیاں اور قباحتیں بیان کرتے تھے۔ ستر سال کی عمر میں انہوں نے ۵۵ یا ۵۶ میں انتقال فرمایا۔

● حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے تیرے شاعر کا نام حضرت عبد اللہ بن رواحہ ہے۔ ان کا کام یہ تھا کہ وہ مشرکوں کو شرک و بت پرستی پر تنبیہ و توبیخ کرتے تھے۔ غزوہ احد و خندق اور تمام مشاہدات میں حاضر تھے۔ بجز قتیل مکہ اور بعد کے غزوات۔ کیوں کہ وہ غزوہ موت ۸ ہی میں شہید ہو گئے۔

حضرت ابوسفیان بن الحارث بن عبد المطلب (۱) حضرت عباس سلمی اور

(۲) حضرت ابوسفیان بن الحارث بن عبد المطلب (۱) حضرت عباس سلمی اور

(۳) حضرت عدی بن حاتم کا شمار ہوتا ہے۔ وہ کفار اور مشرکین کو شاعر انہ انداز میں جواب دے کر لکھاتے تھے اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدح و شناور اپنے آقا کے دشمنوں کی مذمت اور ہجوکرتے تھے۔  
(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۰۱۲)

بارگاہ رسالت کے ایک اور عمدہ شاعر، ہن کا نام حضرت حمید بن نور الہلائی ہے۔ انہوں نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر فی البدیہ ایک قصیدہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان میں مرتب کیا جس کا پہلا شعر یعنی مطلع حسب ذیل ہے۔

أَصْبَحَ قَلْبِيُّ مِنْ سَلِيمٍ مَقْحِدًا  
إِنْ أَخْ طَأْ مِنْهَا وَإِنْ تَعْبُدَا

اس قصیدہ کا آخری شعريوں ہے۔

حَتَّىٰ آتَانَارَبَّنَابِحَمْدٍ  
نَتُّلُو مِنَ الْلَّهِ كِتَابًا مُرْشِدًا

سرتاج مورخین زبیر بن بکاء محمد بن سلام ہمیں اور مرزبانی نے حضرت حمید بن نور الہلائی کو فصحاء شعراء میں شمار کیا ہے۔ ان کا حال یہ تھا کہ اگر کوئی شخص مسلمانوں کی ہجوکرتا تو آپ فوراً اس کا دندال شکن جواب دے کر اس پر غالب آ جاتے تھے۔

(مدارج النبوة، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۰۱۵)

● بارگاہ رسالت کے ایک اور شاعر ہیں۔ ان کا نام مبارک حضرت ابواطفیل بن عامر واشقہ لیشی کنانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے۔

● حضرت لبید بن ربیعہ جن کی کنیت ابو عقیل ہے انہوں نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر اپنے مذموم بنو عفر بن ربیعہ بن عامر بن صعصعہ کا رد کیا۔ حضرت سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے منبر شریف پر فرمایا ”اُصدق کَلِمَةٍ قَالَهَا الشَّاعِرُ لَبِيْدُ الْآكُلُ شَيْءٌ مَا خَلَا اللَّهُ بَاطِلٌ“ یعنی لبید شاعر نے کتنی

حضرت زبیر بن صردشی وغیرہم رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا شمار ہوتا ہے۔ یہ تمام حضرات اپنے آقاو مولیٰ کی بارگاہ میں والہانہ انداز سے اپنے جذبات عشق و محبت کو اشعار کا جامہ پہنا کر والوں انگیز طریقہ سے سناتے اور اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدح و شنا اور تعریف و توصیف کرنے کے ساتھ ساتھ بارگاہ رسالت کے دشمنوں کی مذمت و ہجوم کے ان کا دندان شکن جواب دے کر ساکت و بہوت کرتے رہے۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان انہیں مقدس شعراۓ کرام کے نقش قدم پر چلنے کی خواہش و تمباکر رہے ہیں۔ حضرت رضا بریلوی کا نعتیہ دیوان ”حدائق بخشش“، اس پر شاہد عادل ہے کہ آپ اپنے کریم و رحیم آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدح و شنا اور تعریف و توصیف میں ہمیشہ محور ہے اور ایسے محور ہے کہ خود اپنے رب سے ایسی بے خودی کی دعا کی:

ایسا گما دے ان کی ولاء میں خدا ہمیں  
ڈھونڈا کریں پر اپنی خبر کو خبر نہ ہو

●

سنگ در حضور سے ہم کو خدا نہ صبر دے  
جانا ہے سر کو جا چکے دل کو قرار آئے کیوں

●

یاد میں جس کی نہیں ہوش تن و جاں ہم کو  
پھر دکھادے وہ رخ اے مہر فروزال ہم کو  
بارگاہ رسالت کے گستاخوں کی ہجوم و مذمت میں حضرت رضا بریلوی کو دسترس حاصل  
تھی۔ یہاں کچھ منتخب اشعار بطور نمونہ حاضر خدمت ہیں۔

آج لے ان کی پناہ ، آج مدد مانگ ان سے  
پھر نہ مانیں گے ، قیامت میں اگر مان گیا

چیز بات کی ہے کہ اللہ کے سوا ہر چیز باطل ہے۔

- ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ مجھ سے لبید (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کے بارہ ہزار اشعار بیان کئے گئے ہیں۔ حضرت لبید نے ایک سو چالیس سال کی عمر پائی، بعض روایتوں میں ایک سو سو تا دو ان اور بعض میں ایک سو ساٹھ کا بھی ذکر ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

• ایک اور شاعر اسلام قیس بن عبد اللہ بن عمر بن عدس بن ربیعہ بن جعدہ ہیں لیکن وہ ”نابغہ جعدی“ کے نام سے مشہور تھے۔ وہ بارگاہ رسالت میں حاضر ہوئے اور حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نعمت و صفت پر مشتمل دوسرا اشعار کا تصدیق پڑھا۔ جس کوں کر حضور بہت خوش ہوئے اور فرمایا کہ ٹھیک کہا تم نے اور اچھا کہا۔ بعدہ حضور نے ان کو دعا دی کہ ”لَا يَفِيْضَ اللَّهُ فَاك“، یعنی اللہ تھمارے منہ کو سلامت رکھے۔ حضرت ابن عبد الرہب فرماتے ہیں کہ میں نے نابغہ جعدی کو ایک سو بیس سال کے بعد دیکھا تو ان کے تمام دانت بہترین اور دوسرے لوگوں سے زیادہ سخت ترین تھے۔ اگر کوئی دانت اکھڑ جاتا تو دوسرا دانت بہت جلد اس کی جگہ نمودار ہو جاتا۔ اور ان کے تمام دانت ژالہ (اولا، پالہ) کی طرح روشن اور چکدار تھے۔ اور برق (بجلی) کی مانند تباہ تھے۔ اس سبب سے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کے منہ کو دعا دی تھی۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دنیا سے پرده فرمانے کے بعد حضرت نابغہ مسلسل خلافائے راشدین کی خدمت میں آتے رہے۔ اور مسجد نبوی میں اشعار کہتے۔ اس پر حضرت عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ اے نابغہ! تمہارے یہ اشعار تھمارے وسیلہ اور مددگار ہیں۔ بارگاہ الہی میں ذکر ہیں تمہیں اس کی جزا ضرور ملے گی۔

حضرت نابغہ نے ایک سو اسی سال کی عمر میں انتقال فرمایا۔

- بارگاہ رسالت کے دیگر شعراۓ میں حضرت ایکن بن خزیمہ اسری، حضرت عاشی بن ماذن، بن عمرو بن قمیم، حضرت ابو عبد اللہ اسود بن سرعی ساعدی قمی، حضرت عامر بن اکوع،

تجھ سے اور جنت سے کیا مطلب وہابی دور ہو  
ہم رسول اللہ کے جنت رسول اللہ کی

شُرک ٹھہرے جس میں تعظیم حبیب  
اس برے مذهب پ لعنت کیجئے

ان کے نام پاک پر دل ، جان و مال  
نجدیا سب تج دیا پھر تجھ کو کیا

دیو کے بندوں سے ہم کو کیا غرض  
ہم ہیں عبد المصطفیٰ پھر تجھ کو کیا

پڑی ہے اندھے کو عادت کہ شور بے ہی سے کھائے  
بیٹھر ہاتھ نہ آئی تو زاغ لے کے چلے

وہ رضا کے نیزہ کی مار ہے کہ عدو کے سینے میں غار ہے  
کسے چارہ جوئی کا وار ہے کہ یہ وار، وار سے پار ہے

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے بارگاہ رسالت کے مقدس شعراء کرام  
کے نقش قدم کی پیروی کی۔ اور اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان میں عشق و محبت  
سے بہریز نعمتیں قلم بند فرمائیں۔ اور ساتھ میں بارگاہ رسالت کے گستاخوں کی مذمت و ہجو

کلک رضا ہے خنجر خون خوار برق بار  
اعداء سے کہہ دو خیر منائیں نہ شر کریں

سورج الٹے پاؤں پلٹے چاند اشارے سے ہو چاک  
اندھے نجدی دیکھ لے قدرت رسول اللہ کی ﷺ

شہد دکھائے زہر پلانے قاتل ڈائن شوہر کش  
اس مردار پ کیا للچایا دنیا دیکھی بھالی ہے

غیظ میں جل جائیں بے دینوں کے دل  
یا رسول اللہ کی کثرت کیجئے

اور تم پر میرے آقا کی عنایت نہ سہی !  
نجدیو! کلمہ پڑھانے کا بھی احسان گیا

ذکر خدا جو ان سے جدا چاہو نجدیو!  
واللہ ذکر حق نہیں کنجی سفر کی ہے

وہ جسے وہابیہ نے دیا لقب شہید و ذبح کا  
وہ شہید لیئی نجد تھا وہ ذبح تنق خیار ہے

(11)

سونا پاس ہے سونا بن ہے سونا زہر ہے اٹھ پیارے  
تو کہتا ہے نیند ہے میٹھی تیری مت ہی نزالی ہے

**حل لغت:**

سونا: زر درگنگ کی مشہور دھات جس سے زیورات بنتے ہیں۔ زر، طلاء۔  
(فیروز الگات، ص ۸۲۱)

سونا: خالی، غیر آباد، اکیلا، اجاڑ، ویران، بے رونق، سنسان، خاموش۔  
(فیروز الگات، ص ۸۲۲)

سونا: نیند لینا، آنکھ لگانا، مرنا، ہمیشہ کے لئے آنکھ بند ہونا۔ (فیروز الگات، ص ۸۲۲)  
زہر: سم، بس، جس کو کھانے سے انسان مر جائے، ہلہل، مہلک، قاتل، کڑوا، تلخ، مضر، آزار رسال، کوئی چیز جو نہایت کڑوی ہو، غصہ، غضب۔  
(فیروز الگات، ص ۳۵۵)

مت: سمجھ، بوجھ، عقل، دانش، فہم، ادراک، دانائی، رائے، نصیحت، عبادت، مذہب، ملت، دھرم، عقیدہ، اعتقاد۔  
(فیروز الگات، ص ۱۱۹۲)

نزالی: نزالا کی تانیث، انوکھی، سب سے الگ۔  
(فیروز الگات، ص ۱۳۵۶)

پہلے مصرع میں پہلا لفظ ”سونا“ کا مطلب ”سونا“ یعنی زر، گولڈ(Gold) ہے۔

پہلے مصرع میں دوسرے لفظ ”سونا“ کا مطلب ”نیند لینا“ ہے۔

میں کوئی دقیقتہ فروگز اشت نہ فرمایا۔ جس کا صلمہ ان کو بارگاہ رسالت سے یہ ملا کہ ان کا کلام ”امام الکلام“ کی حیثیت سے مشہور ہو گیا۔ اور وہ اہل سنت کے دلوں کی دھڑکن بن کر ”امام اہل سنت“ کے اعلیٰ منصب پر فائز ہو گئے۔



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام شاعری کے اعتبار سے تجھیں کامل، تجھیں ناقص اور تضاد تینوں صفتیں پائی جاتی ہیں۔

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ اے پیارے ممن بھائی ایمان کے لیے بھیس بدل کر گھوم رہے ہیں۔ ملت اسلامیہ کی جڑیں کھوکھی کر ڈالنے، ان کی جان و روح ایمان اور ایمان کی روح، محبت و عظمت رسول کو دلوں سے نکال دینے کے لئے منافقین اسلامی ٹوپیاں پہن کرنا صاحب امت کا لبادہ اوڑھ کر شب و روز اپنی تحریک باطل میں منہمک ہیں۔ ان منافقین کا استیصال کرنے والے حضرات کا فندان ہے۔ جس کے جی میں جو آتا ہے بلکہ رہتا ہے۔ ماحول کی سُگنی کے پیش نظر ایمان کی حفاظت سے لاابالی ہو کر تیرا سونا، یعنی غفلت کرنا تیرے ایمان کے حق میں زہر قاتل ہے۔ نیند سے بیدار ہو جا! منافقین زمانہ وہابیہ خجیدیہ کے مکروہ فریب سے آگاہ ہو کر اپنے ایمان (سونے) کی حفاظت کے لئے غفلت کو ترک کر، مگر افسوس کہ تو بے اختیاری کا دبیز لحاف اوڑھ کر میٹھی نیند کی آغوش میں پڑا ہے۔ تو جسے میٹھی نیند سمجھ رہا ہے وہ تیرے ایمان کے لئے سم قاتل اور زہر ہا مل ہے۔ تیری عقل پر پردے پڑے ہوئے ہیں۔ تیرا یہ طرز عمل بھی انوکھا اور عقل و فہم سے وراء ہے۔ دنیا کا دستور ہے جب چور ڈا کو کا دور دورہ ہوتا ہے اور چوری یا ڈیکھنی کا ڈر ہوتا ہے تو ہر شخص اپنے قیمتی متناع کی حفاظت و فکر کرتا ہے۔ اور اپنے قیمتی متناع کو ایسی محفوظ جگہ چھپا دیتا ہے کہ کسی چور یا ڈا کو کے ہاتھ نہ لگے۔ متناع ایمان کے آگے دنیا کے سونا و چاندی کی کوئی وقعت نہیں۔ دنیا کی متناع فانی اور ایمان کی متناع باقی ہے۔ اے پیارے اپنی مت (عقل) کو فہم سلیم سے آراستہ کر، اور سوچ کہ ایمان کی متناع کی حفاظت کے سلسلے میں غفلت کرنا اور دنیا کی حقیر متناع کے تحفظ کے لئے ہر وقت مستدرہ ہنا کوئی عقل مندی ہے؟ ہرگز نہیں، لہذا غفلت کو چھوڑ، اور اپنے ایمان کی حفاظت میں لگ جا۔ بارگاہ رسالت کے گستاخوں کے کفری عقائد سے آگاہ ہو کر ان

اس شعر میں فن شاعری کے اعتبار سے تجھیں کامل، تجھیں ناقص اور تضاد تینوں صفتیں پائی جاتی ہیں۔

(12)

انبیاء کو بھی اجل آنی ہے  
مگر ایسی کہ فقط آنی ہے

حل لغت:

اجل: وقت، موت، مرگ، قضا، وقت مقرر، موت کا وقت، تقدیر۔

(فیروز الگات، ص ۲۹☆ لغات کشوری، ص ۷۷☆ کریم الگات، ص ۵)

آنی: آنا کی تائیش، آپنچنا، نمودار ہونا، حاضر ہونا، نازل ہونا، جانا کی ضد۔

(فیروز الگات، ص ۳۲)

فقط: صرف، تنہا، اکیلا، زرا، محض، بس، خاتمه، ختم شد۔

(فیروز الگات، ص ۹۳۵☆ لغات کشوری، ص ۵۳۹)

آنی: آن کی تائیش، لمحہ، ساعت، لحظہ، وقت۔

(فیروز الگات، ص ۳۱☆ لغات کشوری، ص ۶۲☆ کریم الگات، ص ۷۱)

پہلے مصروع میں لفظ ”آنی“ کا مطلب ”آنا“ ہے۔

دوسرے مصروع میں لفظ ”آنی“ کا مطلب ”لمحہ“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان تمام انبیائے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کی عظمت و شان بیان کرتے ہیں کہ ان تمام نفوس قدسیہ کو موت آئے گی

سے کنارہ کش ہو جا۔ شعن رسول کے ساتھ اٹھنا، بیٹھنا، کھانا، پینا ان کے یہاں نکاح کرنا، ان کے پیچھے نماز پڑھنا ان کے وعظ و بیان سننا جو بھی معاملات اور موالات یہی تمام ترک کر دے۔ اور ان سے یک لخت قطع تعلق کر لے، ان کے کلمہ، نماز، زہد و تقویٰ، علم و عمل، لباس، چال ڈھال، عبادت و پرہیزگاری وغیرہ سب کچھ دکھاو، تصنیع، تقیہ اور سکر و فریب ہے۔ لہذا تو اس سے دھوکہ مت کھا، منافقین اور مرتدین کے متعلق قرآن و حدیث میں جو احکام وارد ہیں، ان پر مطلع ہو کر ان احکام کی روشنی میں ایمان کے لٹیروں سے کنارہ کشی اختیار کر۔

یہ شعر امام احمد رضا محدث بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کی اس غزل کا ہے جو آپ نے منافقین زمانہ فرقہ وہابیہ، نجدیہ غیر مقلدیہ وغیرہ کی ہجوم میں مرقوم فرمائی ہے۔ ان کے دام فریب سے بچانے کے لئے اپنے دینی بھائیوں کو غفلت کی نیند سے ہنجھوڑا ہے۔ جس کا پہلا شعر یہ ہے:

سونا جنگل رات اندھیری چھائی بدلي کالي ہے  
سونے والو! جاگتے رہيو چوروں کی رکھواں ہے

●  
آنکھ سے کا جعل صاف چرالیں یاں وہ چور بلا کے ہیں  
تیری گھٹھری تاکی ہے اور تو نے نیند نکالی ہے

●  
یہ جو تجھ کو بلاتا ہے یہ ٹھگ ہے مار ہی رکھے گا  
ہائے مسافر دم میں نہ آنا مت کیسی متواں ہے



لیکن صرف ایک لمحہ کے لئے ہوگی۔ اس شعر کے پہلے مصروع میں جو لفظ ”آنی“ استعمال کیا گیا ہے۔ یہ لفظ آنا کی تانیث اور مصدر ہے، دوسرے مصروع میں جو لفظ آنی ہے وہ آن کی تانیث ہے۔ دونوں آنی کے معنی الگ الگ ہیں۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے پہلے مصروع میں انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کے لئے اجل آنے کا اقرار کر کے اپنے اقرار کو قرآن کی مشہور آیت کریمہ ”کُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر ۱۸۵)

ترجمہ: ہر جان کو موت چکھنی ہے۔

(کنز الایمان) کا شعری ترجمہ فرمایا ہے۔ اس آیت میں تمام نفس کو موت کا مزہ چکھنے کا اعلان فرمایا ہے۔ لہذا اس آیت کا مصدق بنتے کے لئے صرف ایک آن کے لئے انبیاء کرام پر موت طاری ہوتی ہے۔ دوسرے مصروع میں حضرت رضا بریلوی نے انبیائے کرام کی اجل (موت) کو صرف آنی فرمائیں تمام فرقہ باطلہ کا رد بلیغ فرمایا۔ جو حیات انبیاء کرام کے منکر ہیں۔ خصوصاً فرقہ نجدیہ، وہابیہ، تبلیغیہ کے امام اول فی الہند، قتیل لیبی نجد و تبغ خیار مولوی اسماعیل دہلوی نے اپنی رسوانے زمانہ کتاب ”تفویہ الایمان“ میں خود ایک جملہ گڑھ کر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر دیا۔ ”میں بھی ایک دن مر کر مٹی میں ملنے والا ہوں۔ (معاذ اللہ) یہ جملہ لکھنے کا مقصد صرف یہی ہے کہ مومنین حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو پکارنا اور مدد طلب کرنا بند کر دیں۔ انبیاء کی حیات دائی ہی کے متعلق لوگوں کا جواعنداد ہے اس کو متزلزل کر دیا جائے۔ اور مٹی میں ملنے کی بات تو ایک گھناؤنی تو ہیں ہی ہے۔ انبیائے کرام کی حیات حق ہے۔ اور صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین اپنی اپنی قبروں میں اپنے جسم کے ساتھ باحیات ہیں۔ اور ان کے اجسام ان کی ظاہری حیات کی طرح صحیح سالم اور محفوظ ہیں۔ انبیاء کرام کے مقدس اجسام سڑنے، گلنے اور ترعنے سے پاک ہیں۔ کیوں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے انبیاء کرام کے جسم کو کھانا روئے زمین پر حرام کر دیا ہے۔ امام یہیقی نے اس عنوان پر ایک

رسالہ بنام ”حیات الانبیاء“ تالیف فرمایا ہے۔ علاوہ از یہ صاحب تفسیر جلالیں، حافظ الحدیث امام جلال الدین سیوطی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ”انباء الاذکیاء فی حیات الانبیاء“ تصنیف فرمائی کہ حیات انبیاء کے دلائل قاہرہ ثبت فرمائے ہیں۔ اجلہ صحابہ، مثلاً: حضرت انس بن مالک، حضرت اوس بن اوس، حضرت عبد اللہ بن عباس، حضرت یوسف بن عطیہ، حضرت ابو ہریرہ، حضرت سعید بن مسیب وغیرہم رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین اور انہم ملت اسلامیہ نے حیات انبیاء کے اثبات میں متعدد روایات نقل فرمائی ہیں۔

• امام مسلم نے حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی:

”أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْلَةً أُسْرِيَ بِهِ مَرَّ عَلَى مُؤْسِي عَلَيْهِ السَّلَامُ وَهُوَ يُصَلِّي فِي قَبْرِهِ.“

ترجمہ: نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شب مراج حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس سے گزرے وہ اپنے مزار انور میں نماز پڑھ رہے تھے۔ (انباء الاذکیاء)

• امام ابو یعلیٰ نے اپنی منتد میں اور امام یہیقی نے کتاب ”حیات الانبیاء“ میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ”الأنبِيَاءُ أَحْيَاهُ فِي قُبُورِهِمْ يُصَلِّوْنَ“

ترجمہ: تمام انبیاء اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔ نماز پڑھتے ہیں۔ (انباء الاذکیاء)

• امام ابو داؤد اور امام یہیقی نے حضرت اوس بن اوس ثقہی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تمہارے افضل دنوں میں جمعہ کا دن ہے۔ لہذا اس دن مجھ پر کثرت سے درود بھجو۔ اس لئے کہ تمہارا درود میرے پاس پیش ہوتا ہے۔ صحابہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہمارا درود آپ پر کیسے پیش ہوگا۔ جب کہ آپ کا جسم باقی نہ رہے گا؟ تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ

تَأْكِيلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ۔“

ترجمہ: بے شک اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام کے جسموں کو کھانا ز میں پر حرام کر دیا۔  
بیہقی نے اپنی کتاب ”حیات الانبیاء“ میں اور اصحابہ انی نے اپنی کتاب ”ترغیب“ میں  
حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ  
”إِنَّ عِلْمِيُّ بَعْدَ مَوْتِيٍّ كَعِلْمِيُّ فِي الْحَيَاةِ“، یعنی بے شک وصال کے بعد میرا علم ایسا  
ہی رہے گا جیسا کہ دنیاوی حیات میں ہے۔

● امام ابو یعلیٰ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی، انہوں نے کہا کہ میں نے  
رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو فرماتے سن اقتسم اس کی جس کے قبضے میں میری جان ہے۔  
”لَيَنْزُلُنَّ عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ ثُمَّ لَئِنْ قَامَ عَلَى قَبْرِيْ فَيُقَالُ يَا مُحَمَّدُ لَا جَبَّةُ“  
یقیناً عیسیٰ بن مریم (آسمان سے) اتریں گے اس کے بعد میری قبر کے پاس کھڑے ہو کر مجھ کو  
پکاریں گے تو میں ان کو جواب دوں گا۔  
(انباء الاذکياء، اردو ترجمہ ۱۳)

● ابو نعیم کی روایت دلائل النبوۃ میں حضرت سعید بن مسیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ہے  
کہ فرمایا جنگ حرہ یعنی مدینہ منورہ پر یزید کی چڑھائی کے زمانے میں صرف میں ہی مسجد نبوی  
شریف میں تھا۔ اور ”وَ مَا يَأْتِي وَقْتُ الصَّلَاةِ إِلَّا سَمِعْتُ الْأَذَانَ مِنَ الْقَبْرِ“، یعنی  
ہر نماز کے وقت مزار انور سے میں اذان سنتا تھا۔

● حافظ الحدیث، حضرت امام جلال الدین سیوطی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ  
تعالیٰ نے شہیدوں کی شان میں فرمایا کہ ”وَ لَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ  
أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ۔“  
(سورہ آل عمران، آیت ۱۶۹)

ترجمہ: اور جو اللہ کی راہ میں مارے گئے، ہرگز انہیں مردہ خیال نہ کرو۔ بلکہ وہ  
اپنے رب کے پاس زندہ ہیں اور روزی پاتے ہیں۔ اور انبیاء اس حیات و رزق کے زیادہ

حددار ہیں۔ اس لئے کہ وہ شہیدوں سے بہت بزرگ اور بہت بڑے ہیں۔ ”وَ كُلُّ نَبِيٍّ  
إِلَّا وَقَدْ جَمَعَ مَعَ النُّبُوَّةِ وَصُفُّ الشَّهَادَةِ“، یعنی اور ہر نبی نبوت کے ساتھ شہید بھی  
(انباء الاذکياء، اردو ترجمہ، ص ۱۶)

● بخاری و بیہقی نے روایت کی حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے کہ نبی پاک  
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے مرض وصال میں فرماتے تھے کہ میں اس کھانے کی تکلیف ہمیشہ  
پاتا رہا جو میں نے خبر میں کھایا تھا۔ اسی تکلیف کی وجہ سے یہ میرے وصال کا وقت ہے۔

”فَتَبَثَّتَ كَوْنُونَهُ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَيَّا فِي قَبْرِهِ بِنَصِّ الْقُرْآنِ۔“  
یعنی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا قبر شریف میں زندہ رہنا صریح قرآن عظیم سے ثابت ہے۔

● امام بیہقی نے کتاب الاعتقاد میں فرمایا کہ ”الأنْبِيَاءُ بَعْدَمَا قِبْصُوا رَدْتُ  
إِلَيْهِمْ أَرْوَاحُهُمْ فَهُمْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ كَالشَّهَادَةِ“، یعنی انبیاء کرام کو وصال کے بعد  
ان کی روحیں واپس دی گئیں، تو وہ شہیدوں کی طرح اپنے رب کے یہاں زندہ ہیں۔ اور امام  
قرطبی نے تذکرہ میں اپنے شیخ سے نقل کیا کہ انبیاء کا وصال عدم خالص نہیں۔ بلاشبہ ان کا  
وصال ایک حال سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہونا ہے۔ اور اس پر یوں رہنمائی ہوتی ہے  
کہ شہید قتل ہوئے اور اپنے وصال پانے کے بعد زندہ ہیں۔ رزق پاتے ہیں، خوش و خرم ہیں۔  
اور دنیا میں زندوں کا یہی حال ہے ”وَ إِذَا كَانَ فِي الشَّهَادَةِ فَالْأَنْبِيَاءُ أَحَقُّ  
بِذَلِكَ وَ أَوْلَى“، یعنی اور جب یہ کیفیت شہداء میں ہے تو نبی اس کے زیادہ حقدار اور بہت  
لا اُن ہیں۔  
(انباء الاذکياء، حیات الانبیاء، ص ۱۸)

● حافظ الحدیث امام جلال الدین سیوطی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ انبیاء کرام  
کے وصال کا حاصل یہ ہے کہ وہ ہم سے اس طرح غائب ہو گئے ہیں کہ ہم ان کو دیکھنے سکتے۔  
اگرچہ وہ موجود ہیں، زندہ ہیں۔ ”وَ لَا يَرَاهُمْ أَحَدٌ مِنْ نَوْعِنَا إِلَّا مَنْ خَصَّهُ اللهُ

دوسرा شعر بھی اسی مفہوم کا ہے، جس میں حضرت رضا بریلوی مزید وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

پھر اسی آن کے بعد ان کی حیات  
مثل سابق وہی جسمانی ہے  
یعنی صرف ایک آن (لحہ) کے لئے انبیاء کرام پر موت طاری ہوتی ہے۔ اور پھر  
اس آن کے بعد انبیاء کرام مثل سابق یعنی پہلے کی طرح جسمانی طور پر زندہ ہیں اور زندہ  
رہیں گے۔ حیات انبیاء کے تعلق سے حضرت رضا بریلوی کی دل پذیر وضاحت قابل صد تحسین  
ہے۔



بِكَرَامَتِهِ مِنْ أُولَيَّ أَئِمَّةٍ، ”یعنی اور ہماری نوع انسانی میں سے صرف وہ اولیاء نبیوں کو دیکھتے ہیں، جن کو اللہ تعالیٰ نے کرامت سے سرفراز فرمایا۔

- استاذ العلماء، ابوالمنصور عبد القاهر بن بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ”آجْ وَبَةٌ مَسَائِلَ آنْجَازِ مُبِينٍ“ میں فرمایا ہے کہ متکلمین و محققین اہل سنت کا ارشاد ہے کہ ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے وصال کے بعد زندہ ہیں۔ ”وَ آنَهُ يَبْشُرُ بِطَاعَاتِ أُمَّتِهِ وَ يَحْرَنُ بِمَعَاصِي الْعُصَمَاءِ مِنْهُمْ“، یعنی اور یہ کہ سرکار اپنی امت کی نیکیوں سے خوش ہوتے ہیں اور گناہ گاروں کے گناہ سے رنجیدہ ہوتے ہیں۔ اور یہ بھی فرمایا کہ انبیاء بوسیدہ نہیں ہوتے نہ ان کا کوئی حصہ زمین کھا سکتی یہی وجہ ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اپنے زمانے میں وصال فرمائے اور ہمارے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خبر دی کہ میں نے موسیٰ کو ان کی قبر میں نماز پڑھتے دیکھا۔  
(ابناء الاذكياء، ص ۲۱)

- شیخ تقی الدین سکنی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ قبر میں انبیاء اور شہداء کی حیات دنیا کی حیات کی طرح ہے اور اس کی گواہی دیتا ہے حضرت موسیٰ علیہ الصلوات والسلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنا، اس لئے کہ نماز زندہ جسم ہی پڑھ سکتا ہے۔

- امام یہیقی اپنی کتاب ”حیات الانبیاء“ میں فرماتے ہیں کہ ”بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَرُدُّ إِلَيْهِ رُوحَهُ بَعْدَ الْمَوْتِ عَلَى الدَّوَامِ“، یعنی اللہ تعالیٰ نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ان کی روح وصال کے بعد ہمیشہ کے لئے واپس دے دی ہے۔ تو حضور ہمیشہ زندہ ہیں۔ یہاں تک کہ اگر کوئی ان پر سلام پیش کرتا ہے، تو اس کا جواب عطا فرماتے ہیں۔ کیوں کہ حضور زندہ ہیں۔

- حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنے ایک شعر میں بہت سی احادیث اور بہت سے اقوال ائمہ کرام کی ترجیحانی کر دی ہے۔ اس شعر کے بعد اسی نعت شریف میں

(13)

اس پاک کو میں خاک بسر بخاک ہیں  
سمجھے ہیں کچھ یہی جو حقیقت بسر کی ہے

حل لغت:کو: گلی، کوچہ، محلہ۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۳۸ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۱ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۱)

خاک: مٹی، دھول، زمین، کچھ، ذرا، کچھ نہیں، کیوں، کیوں کر، کس طرح، را کھ، خمیر،  
دھرتی، بالکل نہیں، سرشت۔

(فیروز الگات، ص ۵۸۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۳۹ ☆ کریم الگات، ص ۶۱)

ب: ساتھ، مع، لئے، واسطے، سے، از، قسم، مطابق، میں، اندر، پر، اوپر، مقابل۔

(فیروز الگات، ص ۱۵۳)  
سر: کھوپڑی، کسی چیز کا اوپر کا حصہ، ابتداء، فکر، خیال، زور، وقت، سردار، خلاصہ،  
خواہش، ارادہ، کنارہ، عنوان، عشق، دماغ، برابر، بالکل۔

(فیروز الگات، ص ۸۶۷ ☆ لغات کشوری، ص ۲۷۲)

بسر: بسر، یعنی سر پر۔

بخاک: ب+خاک= بخاک، یعنی خاک پر۔

(فیروز الگات، ص ۲۰۲)  
بسرن: گزر، گزارنا۔

پہلے مصروع میں وارد لفظ "بسر" کا مطلب "سر پر" ہے۔

دوسرے مصروع میں وارد لفظ "بسر" کا مطلب "گزر" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان خیر الدیار، افضل البلاد، مدینہ منورہ کی عظمت و فضیلت کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ مدینہ طیبہ میں سر کار کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جہاں عرش سے بھی افضل، مقدس آرام گاہ ہے اس گلی کی خاک کو سر پر اور سر کو اس مقدس خاک پر رکھنا ہی معراج زندگی ہے۔ جو حضرات اس حقیقت کو سمجھتے ہیں، یعنی عارفین ہیں وہ اس سعادت عظیمی اور اس نعمت کبریٰ کے حصول کی تمنا میں اپنی زندگی بس رکر دیتے ہیں۔

اس شعر میں لفظ "بسر" کا استعمال دو مرتبہ کیا گیا ہے۔ لیکن دونوں بسر میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ مصرع اول میں جو لفظ "بسر" ہے وہ "ب + سر = بسر" ہے۔ لیکن حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ان دونوں الفاظ کا ایسے حسین طریقہ سے استعمال فرمایا کہ بڑے بڑے شعراء و ادباء بھی اس طرح کے استعمال سے اکثر عاجز و قاصر ہوتے ہیں۔ حضرت رضا بریلوی نے اس شعر کے ذریعہ اردو نعتیہ شاعری کے حسن میں چار چاند لگا دیا ہے۔ دونوں لفظ بسر حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں۔ لیکن باعتبار معنی و مطلب دونوں میں مشرق و مغرب کا بعد ہے۔ لہذا یہ شعر فن شاعری کے اعتبار سے صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

شعر کے الفاظ پر توجہ فرمائیں کہ "خاک بسر بخاک" یعنی خاک سر پر ہوا اور سر خاک پر، کتنی نہیں بندش ہے۔ اور کتنی عظم آرزو و تمنا ہے کہ خاک سر پر ہوا اور سر خاک پر ہو۔ اور یہ کیفیت صرف ایک ہی صورت میں پیدا ہو سکتی ہے جب آدمی زیر زمین محفون ہو۔ کیوں کہ جب میت کو قبر میں رکھا جاتا ہے تو اس کا سر خاک پر ہی ہوتا ہے۔ اور دفن کے بعد اس کے سر پر خاک ہوتی ہے۔ یہ حقیقت بیان کر کے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ یہ ترغیب دے رہے ہیں

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ میری امت سے جو لوگ سب سے پہلے میری شفاعت کا شرف حاصل کریں گے وہ اہل مدینہ ہیں۔ ”ثُمَّ أَهْلَ مَكَّةَ ثُمَّ أَهْلَ الطَّائِفِ“، ان کے بعد اہل مکہ، پھر اہل طائف۔ (جذب القلوب، ص ۲۲)
- جب امیر المؤمنین خلیفۃ المسلمین سیدنا عثمان بن عفان ذوالنورین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو باغیوں نے گھیر لیا تھا۔ تو بعض صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین نے آپ کو مشورہ دیا کہ مصلحت اور وقت کی نزاکت یہ ہے کہ آپ اہل شام کے ساتھ ملک شام چلے جائیں تاکہ اس بلا اور مصیبت سے آپ نجات پائیں۔ حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ میں جائز نہیں سمجھتا کہ اپنے ہم سایوں کو چھوڑوں۔

(مدارج البوہ، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۲۸)

اختصر! حضرت امیر المؤمنین عثمان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مدینہ طیبہ کی جدائی کو گوارانہ کیا۔ اور اپنی جان کی حفاظت سے بھی زیادہ اہمیت مدینہ طیبہ کی حاضری کو دی۔ ماحول دن بدن مخالف ہوتا گیا۔ لیکن آپ نے اپنے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مقدس دیار نہ چھوڑا۔ آپ نے بے شمار مصائب و تکالیف برداشت فرمائے۔ بالآخر مدینہ طیبہ میں سکونت پذیر رہتے ہوئے ہی آپ نے جام شہادت نوش فرمایا۔ اور سرز میں مدینہ میں مدفن ہونے کی سعادت حاصل کی۔

بقول حضرت رضا بریلوی:

یہ سر ہو اور وہ خاک در وہ خاک در ہو اور یہ سر  
رضا وہ بھی اگر چاہیں تو اب دل میں یہ ٹھانی ہے



کہ مصطفیٰ جان رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کوچے میں دفن ہو جاؤ اور جس کو وہاں دفن ہونے کی سعادت حاصل ہو گئی اس کی دنیا اور آخرت دونوں سنورگئی۔ یعنی اس کی دنیاوی زندگی بھی کامیاب رہی اور قبر کی منزل میں حشرتک عیش و آرام سے رہے گا۔ اور جو اس حقیقت کو جان گئے، وہ ہمیشہ مدینہ منورہ میں مر جانے کی تمنا رکھتے ہیں۔ اور کیوں نہ ہو کہ احادیث میں بھی وارد ہے۔

● ابن ماجہ کی روایت میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں ”مَنِ اسْتَطَاعَ أَنْ يَمُوتَ بِالْمَدِينَةِ فَلِيُمُوتْ فَمَنْ مَاتَ بِالْمَدِينَةِ كُنْتُ لَهُ شَفِيعًا وَ شَهِيدًا“، یعنی جو شخص مدینہ میں مرنے کی طاقت رکھتا ہے تو اسے چاہیے کہ اسی جگہ مرے، پس جو مدینہ میں مراواہ میری شفاعت اور میری شہادت با سعادت سے مشرف ہوگا۔

مجملہ خود حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی امت کو اس شہر پاک میں اقامت کی ترغیب دی ہے۔ اور اپنے شہر مبارک میں موت کو پسند فرمایا ہے۔

(جذب القلوب الی دیار الحجوب، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، ص ۲۲)

● حدیث میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یہ دعا فرماتے تھے ”اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ مُنَادِيًّا بِمَكَّةَ“، یعنی اے اللہ! میری موت کے میں مت کر اور میری روح سوائے مدینہ کے نہ نکال۔

● ایک حدیث میں تو یہاں تک آیا ہے کہ روئے زمین پر مدینہ منورہ کے سوا کوئی خطہ زمین ایسا نہیں جس کو میں اپنی قبر کے لئے پسند کروں۔ (جذب القلوب، ص ۲۲)

● امیر المؤمنین، خلیفۃ المسلمین، سیدنا عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہمیشہ یہ دعا کرتے تھے۔ ”اللَّهُمَّ ارْزُقْنِي شَهَادَةً فِي سَبِيلِكَ وَاجْعَلْ مَوْتِي فِي بَلَدِ رَسُولِكَ“، یعنی اے اللہ! مجھے اپنی راہ میں شہادت نصیب کر اور مجھے موت اپنے رسول کے شہر میں دے۔

پہلے مصروع میں لفظ ”بہار“ کا مطلب ”شادمانی“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں لفظ ”بہار“ کا مطلب ”بسنت“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان مدینہ کے پھول اور مدینہ طیبہ کے علاوہ دیگر مقامات کے پھولوں کا تذکرہ کرتے ہوئے پھول سے بے انہما محبت رکھنے والی بلبل کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں کہ اے بلبل! صرف مدینہ کے پھول کی ہی یہ خصوصیت ہے کہ جس پر ہمیشہ بہار رہتی ہے اور مدینہ کے علاوہ دیگر مقامات کے جو پھول ہیں ان پھولوں پر صرف دودن یعنی قلیل عرصہ کے لئے ہی بہار ہے اور پھر ان جام یہ ہو گا کہ دودن کی بہار کے بعد وہ پھول فنا کی طرف لوٹ جاتے ہیں۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان مدینہ طیبہ کے پھول کی تعریف و تحسین اور اس کی شادمانی کی بقا کا تذکرہ کر کے مدینہ کے مکیں، گنبد خضری میں آرام فرمانے والے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عظمت اور آپ کے فیض و کرم کی شان رفیع کا اظہار کر رہے ہیں۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان یہ کہنا چاہتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے وجود مسعود کے طفیل شہر مدینہ ہمیشہ آباد رہے گا۔ برکت ظاہر و باطن کے آثار اس شہر مقدس میں آشکار ہوتے رہیں گے۔ یہاں آپ کی تشریف آوری کے بعد ہمیشہ خیر و برکت کا نزول ہوا اور تا قیام قیامت ہوتا رہے گا۔ یہ سب اللہ تعالیٰ کے محبوب اعظم کے قدم نازکی برکت اور پاکیزہ دعاؤں کا صدقہ اور طفیل ہے۔

• امیر المؤمنین حضرت علی مرتفعی کرم اللہ وجہہ الکریم سے روایت ہے کہ ایک دن وہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہمراہ مدینہ سے نکلے اور بحرہ سقیا جو حضرت سعد بن ابی

(14)

بلبل گل مدینہ ہمیشہ بہار ہے  
دو دن کی ہے بہار فنا ہے مآل گل

حل لغت:

بلبل: عندليب، ایک نہایت خوش آواز پرندہ، ہزار داستان۔

(فیروز اللغات، ص ۲۱۲ ☆ لغات کشوری، ص ۱۰۳ ☆ کریم اللغات، ص ۲۵)

گل: پھول، جسم کو داغنے کا نشان، چراغ کی بتی کا جلا ہوا یا جلتا ہوا سرا، جوتے کی ایڑی کا چڑرا، معشوق، داغ، دھبہ، پھانسی، حقے کا جلا ہوا تمباکو، وہ سفید دھبہ جو آنکھوں میں پڑ جائے، آگ سے جل جانے کا نشان، آگ کا انگارہ، نیجہ، بہتر، خوب۔

(فیروز اللغات، ص ۱۰۰ ☆ لغات کشوری، ص ۲۷ ☆ کریم اللغات، ص ۱۳۲)

بہار: پھول کھلنے کا موسم، بستن رُت، موسم ربيع، نارنج کا پھول، گٹے کا پھول، لطیف، مزہ، جوبن، خوشی، شباب، سرسبزی، شادمانی، ایک نیس کپڑے کی فتنم، نام ایک بت خانہ کا، رونق صریح، فرحت، تروتازگی، اسیر، تماشا، آندہ، سرور، نشہ کا چڑھاؤ۔

(فیروز اللغات، ص ۲۲۵ ☆ لغات کشوری، ص ۱۰۸ ☆ کریم اللغات، ص ۲۶)

دودن: قلیل عرصہ، تھوڑا سا زمانہ۔

(فیروز اللغات، ص ۲۵۰)

فنا: نیستی، موت، ہلاکت، بربادی، نابود، نیست، مرن، ہلاک ہونا۔

(فیروز اللغات، ص ۹۳۸ ☆ لغات کشوری، ص ۵۳۲)

مال: مرجع، جائے بازگشت، جائے رجوع، لوٹنے کی جگہ، انجام، نیجہ، خاتمه، اخیر۔

(فیروز اللغات، ص ۱۱۷ ☆ لغات کشوری، ص ۱۵۱)

وقاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا مقام ہے وہاں پہنچے، حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پانی طلب فرمایا اور خصوصیاً، اس کے بعد آپ نے رو بقبہ کھڑے ہو کر یہ دعا فرمائی، اے اللہ ابراہیم تیرابنہ اور تیرا خلیل ہے۔ انہوں نے تجھ سے اہل مکہ کی بابت دعا کی تھی کہ یہاں خیر و برکت دے اور میں بھی تیرابنہ اور تیرا رسول ہوں اہل مدینہ کے لیے میں تجھ سے دعا کرتا ہوں کہ اے میرے رب! اہل مدینہ کے مدار صاع (اناج ناپنے کے پیانے) میں ویسی ہی برکت دے جیسی تو نے اہل مکہ کو برکت دی لیکن اہل مدینہ کو اہل مکہ سے دو گنی برکت عطا فرماء۔

(جذب القلوب الی دیار الحبوب، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، ص ۲۵)

● صحیح بخاری شریف میں آیا ہے ”إِنَّهَا طَيْبَةٌ تَنْفِي الدُّنُوبَ كَمَا يَنْفِي الْكِبَرُ خُبُثُ الْفِحْشَةِ“ یعنی وہ مدینہ پاک ہے جو گناہوں کی نجاست کو اس طرح دور کرتا ہے جس طرح سناروں کی بھٹی چاندی کے میل کچیل صاف کرتی ہے۔ مدینہ طیبہ میں گناہوں کی نجاست دور ہونے کے ساتھ ساتھ امراض باطنی و ظاہری اور ہر قسم کے مصائب و آفات بھی دور ہو جاتے ہیں۔ کیوں کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: مدینہ کے دروازوں پر فرشتے ہیں، اس میں طاعون اور دجال داخل نہیں ہو سکتے۔ (بخاری شریف)

تاریخ وسیر کی کتابوں میں ایسے کئی واقعات مردی و منقول ہیں۔ لیکن یہاں پر طول تحریر کے خوف سے صرف ایک عجیب و غریب آگ کا واقعہ قارئین کی خدمت میں پیش ہے۔ اس آگ کے واقعہ کو مدینہ طیبہ کے کئی موئین نے اپنی اپنی کتابوں میں مرقوم فرمایا ہے۔ مثلاً: جمال مصری، علامہ قسطلانی، قرطبی، شاہ عبدالحق محدث دہلوی وغیرہ۔

● قرطبی کہتے ہیں کہ مدینہ طیبہ میں ۲۵۷ھ کے جمادی الاولی کے شروع سے تیسرا تمام مکانات اور دیواریں جنبش میں آگئیں۔ ایک رات میں چودہ یا اٹھارہ مرتبہ متواتر زلزلہ آتا

رہا۔ اس زلزلے کے تین مہینے کے بعد جب کہ لوگ عشاء کی نماز سے فارغ ہو چکے تھے، ایک آگ ججاز کی جانب سے ظاہر ہوئی ایسا معلوم ہوتا تھا کہ یہ آگ بہت بڑا قلعہ بندھر ہے جس میں بڑے بڑے برج دکھائی دیتے تھے اور ایسا معلوم ہوتا تھا کہ آدمیوں کی ایک بڑی جماعت ہے جو اس کو بھیخ لارہی ہے۔ جو پہاڑ اس آگ کے درمیان آ جاتا یہ آگ اسے جلا کر خاکستر کر دیتی۔ اکثر پہاڑوں کو اس کی طرح پکھلا دیتی، یہ آگ بھلی کے مانند آواز کرتی اور دریا کے مثل موجودین مارتی۔ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ جیسے اس آگ کے درمیان سے سرخ اور نیلی نہریں لکھتی ہوں۔ لیکن جب یہ آگ مدینہ کے قریب پہنچی تو ان تمام باتوں کے باوجود ایک ٹھنڈی ہوا اس آگ کی طرف سے مدینہ میں آتی ہے۔

● امام قسطلانی رحمۃ اللہ علیہ جو اس زمانہ میں مدینہ منورہ میں موجود تھے وہ کہتے ہیں کہ اس آگ کی روشنی تمام اطراف آبادی اور جنگل کو گھیرے ہوئے تھی، حرم نبوی اور مدینہ منورہ کے جملہ مکانات کو مثل آفتاب کے روشن کئے ہوئے تھی، یہاں تک کہ لوگ راتوں کو اس کی روشنی میں کام کر لیتے تھے۔ ان ایام میں آفتاب اور ماہتاب کو گہن لگ گیا تھا۔ اور ان کی روشنی زائل ہو گئی تھی۔

● بعض لوگوں نے کہ معظمه میں بھی اس آگ کی روشنی کو دیکھا۔ اور تیباً بصری میں بھی مشاہدہ کیا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس آگ کی پیشین گوئی فرمائی تھی کہ ایک آگ ججاز کی جانب سے نکلے گی اور اس کی روشنی میں اونٹوں کی گرد نیں بصری میں دکھائی پڑیں گی، مورخوں نے بیان کیا ہے کہ اس آگ کا طول (لمبائی) چار فرسنگ کے برابر اور عرض (چوڑائی) چار میل اور گہرائی آدمیوں کے ڈیڑھ قد کے برابر تھی، اس کی رفتار اہلے کے مانند اور اس کی موجودین مثل دریا کے تھیں۔

● اس آگ میں ایک خاص بات یہ تھی کہ اس کی گرمی سے پھر پکھل جاتے تھے اور اس سے بھی زیادہ اچنہبھے کی بات یہ ظاہر ہوئی کہ ایک بہت بڑی دیوار نمودار ہوئی، جس نے مدت

دراز تک لوگوں کو چلنے سے روک دیا اور مویشی اور چوپاپیوں کی رہ گزر بند ہو گئی۔ لیکن یہ دیوار ایک بڑی حکمت پر مشتمل تھی۔ وہ یہ کہ دوسری جانب سے فسادی بدومدینہ میں پہنچ کر ساکنان شہر مقدس کو پریشان کیا کرتے تھے۔ اس دیوار کے وجود نے ان کے داخلے کو روک دیا۔

- اس آگ کے عجائب اور اس کے حیرت انگیز واقعات احاطہ تحریر و بیان سے باہر ہیں۔ جمال مصری جو مدینہ منورہ کے مورخین میں سے ہیں بیان کرتے ہیں کہ اس آگ کی عجیب باتوں میں سے ایک بات یہ بھی تھی کہ یہ پھرلوں کو خاک کر دیتی تھی۔ لیکن درختوں کو اس سے کچھ نقصان نہ پہنچتا تھا۔ وہ کہتے ہیں کہ امیر عز الدین کے آزاد کردہ غلام مجھ سے کہتے تھے کہ مجھے ایک دوسرے شخص کے ساتھ امیر عز الدین نے اس آگ کی تحقیقات کے لئے حکم فرمایا۔ ہم دونوں سوار ہو کر اس آگ کے قریب پہنچے، کسی قسم کی گرمی ہم کو اس سے محسوس نہ ہوئی، حالاں کہ یہ پہاڑوں اور قلعوں کو بھی بھسم کر دیتی تھی، میں نے ترکش سے ایک تیر نکالا اور اس کی طرف پھینکا تیر کے سارے پرتو جل گئے لیکن اس کی لکڑی سلامت رہی، جمال مصری کہتے ہیں کہ یہ حالت سن کر میرے دل میں ایک دوسری بات آئی کہ اس آگ کا درختوں کو نہ جلانا گویا علامت ہے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حرم بنانے کی۔ جس طرح کہ حرم مدینہ کی شان میں آپ نے فرمایا کہ تمام مخلوقات پر اس کی اطاعت واجب اور کائنات پر اس کے ادب کا لحاظ رکھنا واجب ہے۔

- امام قسطلانی فرماتے ہیں کہ ایک صاحب جن کی خبریں وثوق اور اعتماد کے لائق ہیں۔ میں نے ان سے سنا ہے کہ میدان میں ایک بڑا پھر پڑا ہوا تھا۔ جس کا آدھا حصہ حرم میں داخل تھا۔ اور باقی نصف حصہ خارج از حرم تھا۔ اس آگ نے خارجی حصہ کو تو جلا دیا۔ لیکن جب داخلی حصہ تک پہنچی تو گل ہو گئی۔

- مورخین نے بیان کیا ہے کہ مدینہ منورہ کے قاضی و امیر نے تمام باشندگان کے ساتھ جمع ہو کر گریہ وزاری شروع کی، غلاموں کو آزاد کر کے دادخواست دی، جمعہ اور ہفتہ کی شب میں

تمام اہل مدینہ حتیٰ کہ ان میں عورتیں اور بچے بھی شامل تھے۔ سب نے مل کر حرم شریف میں رات گزاری اور جگہ شریف کے گرد بہنہ سرگریہ وزاری کرتے رہے۔ حق سبحانہ و تعالیٰ نے اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی برکت سے اس آگ کا رخ شمال کی طرف پھیر دیا۔ اور باشندگان شہر مدینہ منورہ کو اپنے کرم کا امیدوار بنایا۔ بڑھتی ہوئی آگ اور اس کے شعلے جنگلوں کو چلے گئے۔

- اس آگ کی مدت بقول مورخین تین مہینے تھی۔ اور علامہ امام قسطلانی نے اس آگ کی مدت بارہ روز بتائی ہے۔ اتنی طویل مدت تک یہ آگ جلتی رہی اس کے باوجود حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی برکت سے مدینہ اور اہل مدینہ کو کوئی نقصان نہ ہوا۔

(جذب القلوب الی دیار الحبوب، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، ص ۲۸۵)

مذکورہ واقعہ میں ایک بات خاص طور پر قابل توجہ ہے کہ آگ نے پھر کا وہ حصہ جو حرم نبوی کی حد سے باہر تھا اس کو تو جلا دیا، لیکن جو حصہ حدود حرم میں داخل تھا۔ اس کو آگ نہ جلا سکی، یہ سب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی برکت تھی۔ تو ثابت ہوا کہ جس پھر کو حرم نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے نسبت ہو گی وہ آگ میں جلنے سے محفوظ رہا۔ تو جس کو خود حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے نسبت عشق و محبت ہے۔ وہ بھی انشاء اللہ یقیناً جہنم کی آگ میں جلنے سے محفوظ رہے گا۔ اور اسی عشق نبی کی برکت و نسبت کو ملحوظ رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس شعر میں ببل سے مخاطب ہو کر فرمایا ہے کہ اے ببل! اگر تجھے عاشق ہونا ہے تو مدینہ منورہ کے پھول پر عاشق ہو کیوں کگل مدینہ ہمیشہ پُر بہار ہے اور مدینہ کا گل فنا ہونے سے محفوظ و مامون ہے۔



(15)

میرے کریم سے گر قطرہ کسی نے ماں  
دریا بھا دیئے ہیں در بے بھا دیئے ہیں

**حل لغت:**

کریم: بخشنے والا، بخنی، بزرگ، فیاض، مہربان، گناہ بخشنے والا، خدا نے تعالیٰ کا ایک صفاتی نام۔ (فیروز الگات، ص ۱۰۰) ☆ لغات کشوری، ص ۵۸۸ ☆ کریم الگات، ص ۱۲۹)

بھا: بہانا، جاری کرنا، روای کرنا۔

دُر: موتی، گوہر، کان میں پہننے کا ایک زیور، بڑا موتی، جواہر۔

(فیروز الگات، ص ۲۱۹) ☆ لغات کشوری، ص ۲۸۳ ☆ کریم الگات، ص ۷۰)

بھا: مول، قیمت، دام۔

(فیروز الگات، ص ۲۲۵) ☆ لغات کشوری، ص ۱۰۸ ☆ کریم الگات، ص ۲۶)

بھیش قیمت، انمول، بے انداز قیمت والی چیز، بہت زیادہ قیمت کی شے، نایاب، کم یاب، نشیں، عمدہ، عجیب، وغیرہ۔

دوسرے مصروف میں پہلے لفظ ”بھا“ کا مطلب ”بہانا“ ہے۔

دوسرے مصروف میں دوسرے لفظ ”بھا“ کا مطلب ”قیمت“ ہے

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم اور عنایت و سخاوت کی تعریف و توصیف کرتے ہوئے

فرماتے ہیں کہ میرے فیاض و مہربان آقا کی سخاوت و بخشش کا یہ عالم ہے کہ میرے آقا سے اگر کسی نے پانی کا ایک قطرہ مانگا۔ اور اپنا دامن اس بارگاہ میں پھیلایا تو میرے آقا نے مانگنے والے کو صرف قطرہ ہی نہیں دیا، بلکہ اس کے لیے دریا بہادیئے ہیں۔ صرف پانی کا دریا ہی نہیں بہایا، بلکہ بیش قیمت موتی بھی عطا فرمائے ہیں۔ اس شعر کے مصروف نانی میں لفظ ”بھا“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”بھا“ ہے وہ بہانا یا جاری کرنا یا روای کرنے کے معنی میں ہے۔ دوسری مرتبہ جو لفظ ”بھا“ ہے، وہ قیمت اور دام کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ”بھا“ حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے الگ الگ ہونے کی وجہ سے یہ شعر اردو ادب کی فن شاعری کے اعتبار سے صنعت تجھیس کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں میں حضرت رضا بریلوی نے قطرہ، دریا اور درجیے تین الفاظ کا استعمال فرمایا ہے کہ ان تینوں میں آپس میں گہری مناسبت ہے۔ مثل مشہور ہے کہ ”قطرہ قطرہ دریا می شود“ یعنی قطرہ قطرہ مل کر دریا بنتا ہے، نیز دریا بے شمار قطرات کا مجموعہ ہے۔ قطرے سے دریا ہوتا ہے اور دریا میں قطرہ ہوتا ہے۔ یعنی قطرہ اور دریا کا چوپی دامن کا رشتہ ہے۔ تیسرا لفظ ”در“ یعنی موتی کا استعمال فرمایا ہے۔ موتی اور قطرہ دونوں کا دریا سے مضبوط رشتہ ہے۔ کیوں کہ موتی دریا سے برآمد ہوتا ہے۔ لیکن اس موتی کی تخلیق کا سبب ایک قطرہ ہے۔ سیپ نام کی ایک دریائی مخلوق پانی کی سطح پر آ کر آسمان کی طرف اپنا منہ کھلا رکھتی ہے۔ اس کے کھلنے میں ابر نیساں کا قطرہ پکتے ہی اس کا منہ بند ہو جاتا ہے۔ اور وہ سیپ پانی کے اندر ونی حصہ میں چل جاتی ہے۔ کچھ عرصہ تک ابر نیساں کا قطرہ سیپ میں رہتا ہے۔ ماہرین علم جواہرات اور ماہرین علم الحقيقة کے قول و نظریات کے مطابق سیپ کے پیٹ کی گرمی کی وجہ سے وہ ابر نیساں کا قطرہ آہستہ آہستہ پکتا رہتا ہے اور بالآخر وہ ابر نیشاں کا قطرہ موتی میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ موتی

سے پانچ سور و پیہ کی مدد کا مطالبہ کیا وہ شخص دل سے چاہتا ہے کہ فقیر کا سوال پورا کر دوں، لیکن وہ خود بھی مفلس الحال ہے۔ فقیر کو پانچ سور و پیہ دینا تو درکنار، صرف پانچ روپیہ بھی اس کے پاس نہیں یا یہ کہ اس کے پاس اتنا مال ہے کہ فقیر کو پانچ سو تو کیا پانچ ہزار بھی دے سکتا ہے، لیکن وہ شخص اول نمبر کا بخیل ہے۔ ایک پھوٹی کوڑی بھی کسی کو دینے میں ہزار بار سوچتا ہے۔ ان صورتوں میں فقیر کا سوال بھی بھی پورا نہیں ہو سکتا۔ الہذا عطا کرنے والے کا صاحب استطاعت اور صاحب دل ہونا ضروری ہے۔ مفلس ہوا اور دینے کا ارادہ رکھتا ہو۔ یامال ہو مگر دینے والا بخیل (کنجوس) ہو تو کام نہیں بنے گا۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی داد و دہش کے متعلق یہاں تک فرماتے ہیں کہ:

میرے کریم سے گر قطرہ کسی نے مانگا

دریا بہا دیئے ہیں در بے بہا دیئے ہیں

جس کا مطلب یہ ہوا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اختیار و قبضہ میں تمام خزانے بھی ہیں۔ اور حضور دینے کے معاملے میں قطعاً بخیل نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے بعد انسانوں میں سب سے بڑھ کر تھی ہیں۔

● حدیث میں ہے کہ حضور اقدس، اجودالناس، مالک و مختار، آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”اللہ آجُودُ جُودًا ثُمَّ آنَا أَجُودُ بَنِي آدَمَ“، یعنی اللہ سب سے بڑا جواد (تھی) ہے، پھر میں بنی آدم میں سب سے بڑا جواد ہوں۔

(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد اس، ص ۹۱)

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام انسانوں سے زیادہ جواد یعنی تھی ہیں۔ آپ کی سخاوت کا کوئی ثانی ہی نہیں۔ اب کچھ ایسی احادیث ملاحظہ

ڈھونڈھنے کا پیشہ کرنے والے دریا کے سیپ کا پیٹ چاک کر کے موتی برآمد کرتے ہیں۔ تو موتی قطرے سے بنا اور دریا کے اندر رہا۔ اس ناطے موتی کو قطرے اور دریا دونوں سے رشتہ ہے۔

علاوہ ازیں حضرت رضا بریلوی نے اس شعر میں قطرہ، دریا اور رُکواں کی ترتیب سے استعمال فرمایا ہے کہ ربط منقطع نہیں ہوتا۔ پہلے قطرہ کا لفظ استعمال فرمایا۔ بعد میں دریا اور بعدہ موتی، یعنی قطرہ سے دریا بنا اور دریا سے موتی برآمد ہوا۔ شعر کا تیور اور انداز بیان دیکھتے ہی دل عشق رسول کی مستی میں سرشار ہو کر جھوم اٹھتا ہے۔ مانگے والے نے ”قطرے“ نہیں مانگے بلکہ ”قطرہ“ مانگا اور عطا کرنے والے پیارے آقانے دریا نہیں ”بہادیا“ بلکہ ”بہادیئے“ ہیں۔ صرف ایک قطرہ کا سوال کیا گیا تھا لیکن تھی آقانے ایک قطرہ یا ایک دریا نہیں بہایا بلکہ کئی دریا بہادیئے۔ صرف دریا ہی نہیں بلکہ دریا کے ساتھ ساتھ در بے بہا یعنی انمول موتی بھی عطا فرمائے ہیں، کیوں کہ عطا فرمانے والا ما و شما جیسا بشر نہیں ہے بلکہ قاسم نعمت اللہ یعنی اللہ کی رحمت کو تقسیم فرمانے والے محبوب خدا، اور اجودالناس یعنی انسانوں میں سب سے زیادہ تھی ہیں۔

ایک اہم بات کی وضاحت ضروری ہے کہ جو دو عطا میں دینے والے کا کردار ہی اہم ہوتا ہے۔ مانگے والے تو کچھ بھی مانگ لیتا ہے لیکن عطا کا پورا دار و مدار دینے والے کی استطاعت و سخاوت پر مختص ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر کسی مالدار سے ایک فقیر نے پانچ سور و پیہ کا سوال کیا۔ فقیر کی مراد پوری ہونے کے لئے دو امر کا ہونا ضروری ہے۔ اول یہ ہے کہ جس سے سوال کیا گیا ہے اس کے پاس اتنا مال ہونا ضروری ہے کہ وہ سائل کا سوال پورا کر سکے، اور دوم یہ ہے کہ اس میں فراخ دلی کا ہونا لازمی ہے کہ وہ بخیل سے کام نہ لے۔ دونوں میں سے کسی کے فقدان کی صورت میں سائل کا سوال پورا ہونے کا امکان نہیں۔ مثلاً: فقیر نے جس شخص

**ترجمہ:** حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ کے وہ خلیفہ اعظم ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کرم کے خزانے اپنی نعمتوں کے خوان سب ان کے ہاتھوں کے مطمع اور ان کے ارادے کے زیر فرمان کر دیئے ہیں۔ جسے چاہیں عطا فرمائیں۔

● حضرت ربیعہ نے ایک مرتبہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے جنت کا سوال کیا تو حضور نے ان کے سوال کو شرف قبولیت سے نوازا، اس حدیث کو شعر نمبر 85 کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں، اس حدیث کے ضمن میں علامہ علی قاری علیہ رحمۃ الباری اپنی مستند کتاب ”مرقاۃ شرح مشکوۃ“ میں فرماتے ہیں کہ ”يُؤْخَذُ مِنْ اطْلَاقِهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأَمْرُ بِالسُّوَالِ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى مَكَنَّهُ مِنْ إِعْطَاءِ كُلِّ مَا أَرَادَ مِنْ خَزَائِنِ الْحَقِّ“ فرمایا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مانگنے کا مطلق حکم دیا، اس سے مستفادہ ہوتا ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضور کو عام قدرت بخشی ہے کہ خدا کے خزانوں سے جو کچھ چاہیں، عطا فرمائیں۔

● اسی کتاب میں مذکور ہے کہ ”لَمْ يَكُنْ أَحَدٌ مِنَ الصَّحَابَةِ إِلَّا وَقَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمَ عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ“ یعنی صحابہ سب ایسے ہی تھے جنہیں اللہ تعالیٰ نے نعمت بخشی اور اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے نعمت بخشی۔

● حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی والدہ ماجدہ سیدنا آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ جب سر کار نولد ہوئے تو آسمان سے پکارنے والے نے پکارا کہ نصرت، فتح اور نبوت کی سب کنجیوں پر حضور نے قبضہ فرمالیا۔ یہ حدیث طویل ہے۔ اور اس حدیث کو بالتفصیل ملاحظہ فرمانے کے لئے شعر 89 کی تشریح کامطالعہ کرنے کی زحمت گوارا کریں۔  
اب ہم احادیث کی کتابوں سے کچھ ایسے واقعات نقل کرتے ہیں جن میں صراحت

فرمائیں، جن سے یہ ثابت ہو کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قبضہ و اختیار میں کیا کیا تھا؟  
● حضرت امام بخاری اور امام مسلم حضرت سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں ”بَيْنَنَا أَنَا نَائِمٌ، إِذْ جَئْتَ بِمَفَاتِيحِ خَزَائِنِ الْأَرْضِ فَوُضَعْتُ فِي بَيْدَىٰ“

**ترجمہ:** میں سورہ تھا کہ تمام خزانے زمین کی کنجیاں لائی گئیں اور میرے دونوں ہاتھوں میں رکھدی گئیں۔

● امام احمد اور ابو بکر بن ابی شیبہ امیر المؤمنین سیدنا علی مرتضیٰ کرم اللہ تعالیٰ وجہہ الکریم سے راوی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”أُعْطِيْتُ مَالَمْ يُعْطَ أَحَدٌ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِيْ نُصْرَتُ بِالرُّعْبِ وَأُعْطِيْتُ مَفَاتِيحَ الْأَرْضِ“

**ترجمہ:** مجھے وہ عطا ہوا جو مجھ سے پہلے کسی بھی نبی کو نہ ملا، رعب سے میری مدد فرمائی گئی، اور مجھے ساری زمین کی کنجیاں عطا ہوئیں۔

● امام احمد اپنی منند میں اور ابن حبان اپنی صحیح میں اور ضیاء مقدسی اپنی صحیح مختارہ میں اور ابو نعیم دلائل النبوۃ میں بسند صحیح حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے راوی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”أُتِيْتُ بِمَقَالِيْدِ الدُّنْيَا عَلَى فَرْسٍ أَبْلَقِيْ جَاءَنِيْ بِهِ جِبْرِيْلُ عَلَيْهِ قَطِيفَةً مِنْ سُنْدُسٍ“

**ترجمہ:** دنیا کی کنجیاں ابلق گھوڑے پر رکھ کر میری خدمت میں حاضر کی گئیں۔  
جبریل اسے لے کر آئے اس پر نقش و نگار کیا ہوا ریشم کا کپڑا پڑا ہوا تھا۔

● امام اجل علامہ احمد بن حجر مکی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب جو ہر منظہم میں فرماتے ہیں کہ ”هُوَ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلِيفَةُ اللَّهِ الْأَعْظَمُ الَّذِي جَعَلَ خَزَائِنَ كَرَامَةٍ وَمَائِدَةً نِعَمَةً طَوْعَ يَدِيهِ وَإِرَادَتِهِ يُعْطِي مَنْ يَشَاءُ“

- موجود ہے۔ کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سائلوں کو کس قدر رنواز اور مالا مال فرمادیا۔
- حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک بار بکریوں سے بھرا جگل حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ملکیت میں آیا، حضرت صفوان بن امیہ نے حضور سے سوال کیا، تو آپ نے از راہ سخاوت دو پہاڑوں کے درمیان جتنی بکریاں تھیں انہیں دے دیں، وہ اپنی قوم میں آئے اور کہنے لگے کہ اے میری قوم! مسلمان ہو جاؤ، محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اتنا عطا کرتے ہیں کہ انہیں اپنے نقركی فکر ہی نہیں۔ اس حدیث کو حضرت سعید بن مسیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بھی روایت فرمائی ہے۔

- امام ترمذی روایت کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک مرتبہ نوے ہزار (۹۰۰۰) درہم لائے گئے۔ آپ نے ان درہم کو چنانی پر کھکھ تقسیم کرنا شروع کر دیا۔ اور کسی سائل کو محروم نہ رکھا یہاں تک کہ سب تقسیم فرمادیئے۔  
(مدارج النبوة، جلد اول، ۹۵)

- صحیح بخاری شریف میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں ”بھرین“ سے کچھ مال لایا گیا۔ آپ نے فرمایا کہ اسے مسجد میں پھیلا دو، پھر آپ مسجد سے باہر تشریف لائے تو نماز سے فارغ ہو کر مال کے نزدیک تشریف فرمائے اور ہر کسی کو وہ مال عطا فرمایا۔ حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ آئے اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ! مجھے اس مال سے عنایت فرمائیے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی چادر میں اتنا بھر دیا کہ وہ اٹھانے سکے۔ پھر جب حضور اٹھے تو ایک درہم بھی باقی نہ رہا۔ ابن ابی شیبہ کی روایت میں ہے وہ ایک لاکھ درہم تھے۔ جسے علاء بن حضری رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بھرین کے خراج سے بھیجا تھا۔ اور یہ پہلا مال تھا جو حضور کی خدمت میں لایا گیا تھا۔

(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد اول، ۹۵)

● ایک عورت طبق میں ایسی کھجوریں کہ جن پر دھاریاں اور نرم روئیں تھے، لے کر خدمت اقدس میں حاضر ہوئیں۔ ایسی کھجوریں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بہت پسند فرمایا کرتے تھے۔ حضور نے سونے کے زیورات سے ان کھجوروں کو لانے والی خاتون کے دونوں ہاتھ بھر دیئے۔  
(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد اول، ص ۹۷)

● ایک شخص کے کھیت میں لمبی لکڑیاں پیدا ہوئیں۔ وہ ان لکڑیوں کو لے کر بطور تخفہ پیش کرنے بارگاہ اقدس میں حاضر ہوا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کا تخفہ قبول فرمایا۔ اور اس کے عوض میں اس کو لپ بھر کر سونا عنایت فرمایا۔

ایسے اور بھی بہت سے واقعات ہیں اور ان سب کا حاصل یہ ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی جود و سخاوت میں قیامت تک کے انسانوں کے لئے نعموتہ عمل ہے۔ اور اسی حقیقت کو بیان کرتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ:

دریا بہا دیئے ہیں ، دربے بہا دیئے ہیں  
حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے سخنی و کریم آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان میں جود و عطا، سخا و کرم اور عنایت کا تذکرہ کرتے ہوئے اپنی الگ الگ نعمتوں میں اس طرح رقم طراز ہیں کہ:  
دھارے چلتے ہیں عطا کے وہ ہے قطرہ تیرا  
تارے کھلتے ہیں سخنا کے وہ ہے ذرہ تیرا

● سائلو! دامن سخنی کا تھام لو  
کچھ نہ کچھ انعام ہو ہی جائے گا

ماںگ من مانی منھ ماںگی مرادیں لے گا  
نہ یہاں نہ ہے، نہ منگتا سے یہ کہنا کیا ہے

●  
کریم ایسا ملا کہ جس کے کھلے ہیں ہاتھ اور بھرے خزانے  
بتاؤ اے مغلسو کہ پھر کیوں تمہارا دل اضطراب میں ہے

●  
اسی سرکار سے دنیا و دیں ملتے ہیں سائل کو  
یہی دربار عالیٰ کنز آمال و امانی ہے



نعمتیں باہٹنا جس سمت وہ ذیشان گیا  
ساتھ ہی مشی رحمت کا قلمدان گیا

●  
مرے غنی نے جواہر سے بھر دیا دامن  
گیا جو کاسہ مہ لے کے شب گدائے فلک

●  
اس گلی کا گدا ہوں میں جس میں  
مانگتے تاجدار پھرتے ہیں

●  
مالک کوئین ہیں گو پاس کچھ رکھتے نہیں  
دو جہاں کی نعمتیں ہیں ان کے خالی ہاتھ میں

●  
صدقة اس انعام کے قربان اس اکرام کے  
ہو رہی ہے دونوں عالم میں تمہاری واہ واہ

●  
کون دیتا ہے دینے کو منھ چایئے  
دینے والا ہے سچا ہمارا نبی ﷺ

●  
لَا وَرَبِّ الْعَرْشِ جس کو جو ملا ان سے ملا  
بُتی ہے کوئین میں نعمت رسول اللہ کی

(16)

دور و نزدیک کے سننے والے وہ کان  
کان لعل کرامت پر لاکھوں سلام

حل لغت:

کان: گوش، سننے کا عضو، ساعت، سننے کی قوت، چارپائی کی ٹیڑھ، بل، کھینچاؤ، توجہ، دھیان، عورتوں کے کان کا ایک زیور، ستار اور تنبوہ وغیرہ کی کھوٹی۔

(فیروز اللغات، ص ۹۷۹)

کان: معدن، کھان، معدہ، وہ جگہ جہاں سے کھوکر دھات یا جواہرات وغیرہ نکالتے ہیں، منع، ہر چشمہ۔ (فیروز اللغات، ص ۹۸۲) ☆ لغات کشوری، ص ۵۷۹ ☆ کریم اللغات، ص ۱۲۷)

لعل: سرخ رنگ کا جو ہر، معشوق کے ہونٹ، ایک جو ہر سرخ رنگ کا جو مشہور ہے۔

(فیروز اللغات، ص ۱۱۵۶) ☆ کریم اللغات، ص ۶۳۸)

کرامت: بزرگی، بڑائی، فضیلت، بخشش، سخاوت، خرق عادت، انوکھا ہن، خوبی، عمدگی۔

(فیروز اللغات، ص ۱۰۰) ☆ لغات کشوری، ص ۵۸۵ ☆ کریم اللغات، ص ۱۲۸)

پہلے مصروف میں لفظ ”کان“ کا مطلب ”گوش“ ہے۔

دوسرے مصروف میں لفظ ”کان“ کا مطلب ”معدن“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و

مولیٰ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے گوشہائے مبارک (کان) کی مدح و شناکرتے ہوئے ہدیہ سلام پیش کرتے ہیں۔ یا مر مسلم ہے کہ ایک عاشق کو اپنے محبوب کی ہر چیز وہ رادا محبوب ہوتی ہے۔ سچا عاشق وہی ہے جو اپنے محبوب کی خوبیوں کو احسن طریقے سے بیان کرے، اور یہ تو محبوب خدا کی بارگاہ ہے جن کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے مخزن خوبی بنا کر اس دنیا میں بھیجا ہے۔ جن کی ہر ادا بے مثل و مثال ہے۔ اس شعر میں پہلے اور دوسرے دونوں مصروفوں میں لفظ کان کا استعمال ہوا ہے، پہلے مصروف میں جو لفظ کان ہے اس کا مطلب گوش، سننے کا عضو ہے اور دوسرے مصروف میں جو لفظ کان ہے۔ اس کے معنی کھان، معدن (Mine) ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مبارک کان کی تو صیف و تعریف کرتے ہوئے شعر کی ابتداء میں فرماتے ہیں کہ ”دور و نزدیک کے سننے والے وہ کان“ یہ مبارک کان دور کی آواز بھی سن لیتے ہیں اور نزدیک کی آواز بھی سن لیتے ہیں۔ شعر میں صرف دور اور نزدیک مطلق کہا گیا۔ دوری اور نزدیکی کی مسافت اور فاصلہ نہیں بتایا گیا، کہ اتنے دور تک ہی یا اتنے نزدیک تک ہی سن سکتے ہیں۔ بلکہ دور کی اور بہت ہی نزدیک کی بات سن سکتے ہیں۔ اس شعر کی ایک خوبی اور واضح کردہوں کہ حضرت رضا بریلوی نے ”سننے والے“ کی اضافت کر کے مزید وضاحت کر دی ہے کہ یہ کان بذات خود سنتے ہیں۔ کسی آلہ کے وسائل سے نہیں سنتے۔ آج کے جدید سائنسی اور ٹکنالوجی کے دور میں ٹیلی فون اور موبائل کے ذریعہ آدمی دنیا کے ایک کونے میں بیٹھ کر دوسرے کونے کی بات ساعت کر لیتا ہے۔ لیکن وہ آدمی ٹیلی فون کے آلات کا محتاج ہوتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ برقی لائن اور سٹیلیٹ کے رابطے کا بھی مر ہون منت ہے۔ لیکن یہ وہ مقدس کان ہیں جو کسی وسائل کے محتاج نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان مقدس کانوں کی قوت سامنے اتنی تیز اور قوی بنائی ہے کہ چاہے جتنی بھی دوری ہو ساعت کے لئے مانع نہیں۔ بلکہ ان کی ساعت کا تو یہ عالم ہے کہ سر زمینہ منورہ پر رہ کر آسمان کی آواز ساعت فرمائیتے تھے۔

حضرت ابوذر اور حکیم بن حزام رضی اللہ تعالیٰ عنہما بیان کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”إِنَّى لَأَرْزِي مَا لَا تَرَوْنَ وَأَسْمَعُ مَا لَا تَسْمَعُونَ إِنَّى أَسْمَعُ أَطِينِطَ السَّمَاءَ“، یعنی میں وہ دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے۔ اور وہ سنتا ہوں جو تم نہیں سنتے۔ اس وقت میں آسمان کی چرچا ہے سن رہا ہوں۔ یہ خطاب آپ نے صحابہ کرام سے فرمایا ہے۔ اور اس وقت آپ جسم اقدس کے ساتھ بشری لبادہ میں صحابہ کے رو برو تھے۔ اب ایک حدیث ایسی ملاحظہ ہو جس میں ذکر ہے، کہ جب آپ شکم مادر میں جلوہ افروز تھے تب آپ کی قوت سامعہ کیا عالم تھا؟ اور آپ کیا کیا ساماعت فرماتے تھے؟ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے عم محترم حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ یہ روایت کرتے ہیں کہ مجھ سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ كُنْتَ أَسْمَعُ صَرِيرَ الْقَلْمَ عَلَى الْلَّوْحِ الْمَحْفُوظِ وَأَنَا فِي ظُلْمَةِ الْأَحْشَاءِ وَكُنْتَ أَسْمَعُ سُجُودَ الْقَمَرِ أَمَمَ الْعَرْشِ وَأَنَا فِي ظُلْمَةِ الْأَحْشَاءِ“۔

ترجمہ: قسم اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے۔ میں شکم مادر میں لوح محفوظ پر چلنے والے قلم کی آواز سنتا تھا۔ اور اسی طرح شکم مادر میں میں چاند کے عرش کے سامنے سربہ تھوڑے کی آواز بھی سنتا تھا۔ وہ مقدس کان قوت سامعہ کی خرق عادت طاقت رکھنے کے ساتھ ساتھ ظاہری حسن میں بھی بے نظیر تھے۔ محظی محبوب رب العالمین، ام المؤمنین حضرت سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ان مقدس کانوں کے حسن کی منظر کشی کرتے ہوئے فرماتی ہیں کہ ”وَلَتَخْرُجُ الْأُذْنُ بِبَيَاضِهَا مِنْ تَحْتِ تِلْكَ الْفَدَائِرِ كَانَمَا تُوقَدُ الْكَوَافِكُ الدُّرِّيَّةُ بَيْنَ ذَلِكَ السَّوَادِ“، یعنی آپ کی مبارک زلفوں کے درمیان دونوں سفید کان یوں محسوس ہوتے تھے جیسے تاریکی میں دو چمکدار ستارے طلوع ہوں۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ان مقدس کانوں کو ”اعلیٰ کرامت“ کہہ کر عشق نبی کے جواہرات کی لڑی پر وی ہے۔ کان لعل کرامت یعنی کرامت کے جواہرات

کی کھان یا معدن، جواہرات کا خزانہ نہیں کہا بلکہ کان یعنی معدن کہا۔ جو خزانے سے ہزار ہاگنا زیادہ ہے۔ بارہا ہم نے سن اور پڑھا ہے کہ بادشاہ کا خزانہ، حکومت کا خزانہ، لیکن ان خزانوں کی بساط یا وسعت کتنی ہوتی ہے؟ یہی کوئی ایک یادوگرہ یا بہت زیادہ تو ایک مکان یا ایک ہو یا، سونے چاندی اور جواہرات سے باللب بھری ہوئی ہو۔ لیکن وہ ذخیرہ معدن کے سامنے کچھ بھی حیثیت نہیں رکھتا اس ذخیرہ سے کئی گناہ معدن کے ایک گڑھے کے ایک کونے سے پہ آسانی دستیاب ہو سکتا ہے۔ جن حضرات کا تعلق معدنیات سے ہے۔ یا جن حضرات نے کبھی معدن کا معاینہ کیا ہے وہ اچھی طرح واقف ہوں گے کہ کھان (معدن) ایکڑوں اور میلیوں زمین میں پھیلی ہوئی ہوتی ہے۔ کھو دکھو دکھ جاؤ گے۔ لیکن ختم نہیں ہوگی۔ تو ذرا سوچو جواہرات کی ایک کان سے کتنے جواہرات دستیاب ہو سکتے ہیں؟ کوئی حساب نہیں لگایا جاسکتا۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے مصطفیٰ جان و کان رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مبارک کان کو کان لعل کرامت کہہ کر اس بات کی نشان دہی فرمائی ہے کہ میرے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مبارک کان سے ایک، دو، پچاس، سو مجرمات کا ہی صدور نہیں ہوا بلکہ جس طرح کان (معدن) سے بے حساب لعل و جواہر نکلتے ہیں اس طرح میرے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی کرامت یعنی مججزہ کے جواہرات کی کان ہے۔ جن سے بے حساب و بے شمار مجرمات صادر ہوئے ہیں۔ اور قیامت تک ہوتے رہیں گے۔ کرامت یا مججزہ دونوں کا ایک ہی مطلب ہوتا ہے۔ یعنی خرق عادت کسی فعل کا صادر ہونا جس کو دیکھ کر لوگ تھیر ہو جائیں۔ مثلاً: چاند کے دلکٹرے ہونا، ڈوبے ہوئے سورج کا پلٹنا، مردے کا زندہ ہونا۔ لیکن کرامت اور مجرمات میں یہ فرق ہے کہ ایسا کوئی خرق عادت فعل کسی نبی سے ظہور میں آئے تو اسے مجرمزہ کہتے ہیں، اور کسی ولی سے صادر ہو تو اسے کرامت کہتے ہیں۔



کی عظمت کا ذکر کرتے ہیں کہ:

مالک کو نین، سید الانس والملک والجان صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے محبوب اعظم کا منصب عطا فرمایا کہ محبوب کے دربار کی عظمت و تعظیم بے مثل و مثال باور کرایا ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ظاہری حیات میں حضور کے دربار رسالت کے آداب جو تھے وہی آداب آج بھی ملحوظ ہیں۔ قرآن مجید میں کئی مقامات پر دربار رسالت کے آداب مونین کو تعلیم فرمائے گئے ہیں۔ مثلاً: سورہ حجرات شریف میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

”يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ“

(پارہ ۲۶، سورہ حجرات، آیت ۲)

**ترجمہ:** اے ایمان والو! اپنی آوازیں اوپری نہ کرو، اس غیب بیانے والے (نبی) کی آواز سے۔  
(کنز الایمان)

اس طرح کئی جگہ دربار رسالت آداب اللہ تعالیٰ نے نافذ فرمائے۔ جو احکام و آداب حضور کی ظاہری حیات میں نافذ تھے وہی آداب آج بھی جاری ہیں۔ کیوں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ظاہری دنیا سے پرداہ کرنے کے باوجود بھی اپنی مقدس قبر میں بقید حیات ہیں۔ جن حضرات کو مدینہ طیبہ کی حاضری کا شرف حاصل ہوا ہے انہوں نے مذکورہ آیت شریف کو مواجهہ شریف میں سنہری جالیوں کے بالائی حصہ میں لکھی ہوئی ملاحظہ فرمائی ہوگی۔ کیوں کہ جو ادب و احترام اس مقدس دربار کا زمانہ نبوی میں تھا وہی ادب و احترام اس زمانے میں بھی موجود ہے۔ اس لئے ایک عاشق صادق نے اس دربار کے آداب و احترام کے تعلق سے یہاں تک کہا ہے کہ:

ادب گاپیست زیر آسمان از عرش نازک تر  
نفس گم کردہ می آید جنید و بازیزید ایں جا

(17)

معصوموں کو ہے عمر میں صرف ایک بار بار عاصی پڑے رہیں تو صلا عمر بھر کی ہے

حل لغت:

**معصوم:** بچایا گیا، نگاہ رکھا گیا گناہ سے، بے گناہ، بے قصور، پاک دامن، بھولا، سیدھا سادہ۔ (فیروز اللغات، ص ۱۲۶۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰☆ کریم اللغات، ص ۱۱۱)

**نوٹ:** معصوم صرف انیماۓ کرام اور فرشتے ہیں، اس شعر میں معصوموں سے مراد فرشتے ہیں۔

**بار:** عرصہ، دہر، نوبت، مرتبہ، دفعہ، موقع، گھر کے ساتھ ابطور تابع بمعنی اہل و عیال، مثلاً: گھر بار۔ (فیروز اللغات، ص ۱۶۲)

**عاصی:** نافرمان، گنہگار، مجرم، تقصیروار، خطا کار، وہ سیاہ ابر جو بر سے نہیں۔ (فیروز اللغات، ص ۸۸۸ ☆ لغات کشوری، ص ۲۸۰☆ کریم اللغات، ص ۱۰۷)

**صلا:** پکار، آواز، دعوت، عام کرنا، آواز دینا واسطے کھانا کھلانے یا کچھ دینے کے، دعوت عام کرنا۔ (فیروز اللغات، ص ۸۲۳ ☆ لغات کشوری، ص ۳۲۹☆ کریم اللغات، ص ۹۰۴)

پہلے مصروع میں پہلے لفظ ”بار“ کا مطلب ”مرتبہ، دفعہ“ ہے  
پہلے مصروع میں بعدوالے لفظ ”بار“ کا مطلب ”موقع“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ رسالت

ترجمہ: اس آسمان کے نیچے ایک ادب کی جگہ ایسی ہے کہ جس کی نزاکت وعظمت عرش سے بھی زیادہ ہے۔ یہ جگہ ہے کہ اس جگہ پر حضرت جنید بغدادی اور حضرت بازیزید بسطامی (رضی اللہ تعالیٰ عنہما) جیسے جلیل القدر اولیاء اللہ حاضر ہوتے ہیں تو وہ اپنی سانس روک لیتے ہیں۔

کیوں کہ سانس لینے سے بھی ایک ہلکی سی اور موہوم سی آواز پیدا ہوتی ہے اور اللہ کے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حضور سانس کی آواز بھی وہ لوگ خلاف ادب سمجھتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا دربار وہ دربار ہے کہ جہاں حدیث کے ارشاد کے مطابق روزانہ ستر ہزار فرشتے ہو وقت حاضرہ کر صلاۃ وسلم عرض کرتے ہیں۔ ستر ہزار فرشتے صحیح آتے ہیں اور عصر تک بارگاہ رسالت کا مجراب جلاستے ہیں۔ ہر وقت وہ ستر ہزار فرشتے درود وسلام پیش کرتے رہتے ہیں۔ عصر کے وقت یہ فرشتے بدلتے جاتے ہیں۔ اس طرح یہ بدلي قیامت تک جاری رہے گی لیکن جو فرشتہ ایک مرتبہ حاضری دے چکا ہے اس کو قیامت تک دوسرا مرتبہ حاضری کا موقع نہیں ملے گا۔ یہ طریقہ اور ترکیب اسی لئے طے کیا گیا ہے کہ اسی طرح بار دوم کی اجازت ہوتی تو کروڑوں فرشتے حاضری سے محروم رہ جاتے اور منظور تمام ملائکہ کو حاضری سے مشرف فرمانا ہے۔ اس کو ذکر کرتے ہوئے امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ ہم چاہے گنہگار و بدکار سہی لیکن دربار رسالت کی حاضری میں فرشتوں کے مقابلے میں ہم خوش قسمت ہیں۔ حالاں کہ فرشتے معصوم ہیں، ہم انسان عاصی ہیں۔ لیکن ہماری بلند تقدیر پر معصوموں کو بھی رشک آتا ہے کیوں کہ معصوم فرشتے ایک مرتبہ اس مقدس دربار کی حاضری دینے کے بعد تا قیامت دوبارہ کی حاضری سے محروم کر دیئے جاتے ہیں۔ لیکن ہم گنہگاروں پر اس روڈ و رحیم آقا کی کتنی نوازش ہے کہ صرف ایک مرتبہ ہی نہیں وہ کریم آقا اپنے کرم سے اپنے گنہگار امتی کو اپنے دربار میں بار بار

بلاتے ہیں۔ اور جس امتی پر لطف و عنایت کی کثرت ہوتی ہے اسے عمر بھر کے لئے اپنے دربار کی حاضری عنایت فرماتے ہیں۔

مذکورہ شعر اردو ادب کے حسن و جمال کو زینت و آرائش عطا کر رہا ہے۔ کیوں کہ اس میں صنعت تجھیں کامل ہونے کے ساتھ ساتھ ہی صنعت تضاد بھی ہے۔ جس کی تفصیلی گفتگو اس جگہ بخوب طوالت ممکن نہیں ہے۔ صرف اشارہ کئے دیتا ہوں کہ معصوم کی ضد میں عاصی، ایک بار کی ضد میں عمر بھر، بار کی ضد میں صلا کا استعمال، اور اس سے بھی بڑھ کر مصروع اول میں عمر میں اور مصروع ثانی میں عمر بھر کی جو بندش ہے اس پر کئی صفات مرقوم کئے جاسکتے ہیں۔ اہل ادب حضرات اس کے حسن سے واقف ہو گئے ہوں گے۔ حضرت رضا بریلوی نے اس شعر کے مصروع ثانی میں لفظ ”صلا“ کا استعمال فرمایا ہے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم کا شکرانہ بھی ادا کیا ہے۔ صلا کے لغوی معنی ہیں پکار، دعوت دینے کے لئے آواز دینا وغیرہ۔

الحاصل! یہ کہ آقا کا ہم غریبوں اور گنہگاروں پر کرم ہی ہے کہ معصوم فرشتوں کو زندگی میں صرف ایک مرتبہ ہی حاضری کا موقع دیا گیا۔ اور ہم گنہگاروں کو تو دعوت دی جا رہی ہے۔ کچھ دینے کے لئے پکارا جا رہا ہے، بلکہ اپنے قدموں میں فن ہونے کی ترغیب دی جا رہی ہے۔ حدیث میں ہے کہ ”جس سے ممکن ہو کہ مدینہ میں آ کر مرے تو اسے چاہئے کہ مدینہ میں ہی مرے کیوں کہ جو مدینہ میں مرے گا میں اس کی شفاعت کروں گا“، واہ کیا کرم ہے۔ مدینہ میں مرنے سے مدینہ میں ہی مدنی بھی میسر ہو گا۔ اور تا قیامت سرکار کے قدموں میں حاضر رہنے کا شرف بھی حاصل ہو گا۔



کی بے قراری اور اس بے قراری کے عالم میں محبوب کی جگجو اور اس جنتجو میں دل کا گم ہونا اور دل کے گم ہونے پر دل کو ڈھونڈھنا اور ڈھونڈھنے پر بھی دل کونہ پانا، اور نہ پانے پر خدا کے بندوں کو پکارنا، اور پکار کر اپنے دل کی گم شدگی کا ذکر کر کے، دل کی تلاش میں مذکرنے کی انجام کرتے ہیں اور اپنے معین و مددگار خدا کے ان بندوں کو اپنے دل کا حال بھی سنارہ ہے ہیں۔ کہ جس دل کو ڈھونڈھنے کی تم سے انجام کرتا ہوں وہ دل ابھی یعنی تھوڑی دیر پہلے تو میرے پاس تھا، لیکن اس وقت (ابھی) یعنی فی الحال خدا جانے کیا ہوا، یعنی کیا بات ہے کہ دل کا پتہ نہیں۔

اس شعر میں لفظ ابھی کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ابھی ہے وہ تھوڑی دیر پہلے کے معنی میں ہے۔ مثال کے طور پر زید اپنے دوست بکر کے ساتھ بیٹھا ہے۔ تھوڑی دیر بیٹھنے کے بعد وہ اپنے کسی کام سے چلا گیا اتنے میں اس کا چھوٹا بھائی آیا اور بکر سے زید کے متعلق پوچھا تو بکر یہی جواب دے گا کہ زید ابھی تو بیہاں تھا۔ یعنی تھوڑی دیر پہلے تو بیہاں تھا۔ لیکن ابھی کہاں چلا گیا نہیں معلوم۔ اس شعر میں دوسری مرتبہ جو لفظ ”ابھی“ کا استعمال کیا گیا ہے وہ فی الحال اس وقت اور اسی دم کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ابھی حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی و مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنے عالی معیارِ عشق کا اظہار فرمایا ہے۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی اپنے دل کے کھوجانے کا ذکر کرتے ہیں۔ اب یہ معلوم اور اپنے کھوئے ہوئے دل کو ڈھونڈھنے کی خدا کے بندوں سے انجام کرتے ہیں۔ اب یہ معلوم کرنا ہے کہ حضرت رضا بریلوی اپنے کھوئے ہوئے دل کو ڈھونڈھنے کی جن بندگان خدا سے انجام کر رہے ہیں وہ کون ہیں؟ تو جواب حاضر ہے کہ وہ اللہ کے نیک بندے ہیں۔ لیکن اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ نیک بندے کس قسم کے اور کس درجے کے ہیں؟ تو اس کا جواب انجام

(18)

اے اے خدا کے بندو! کوئی میرے دل کو ڈھونڈھو  
میرے پاس تھا ابھی تو ابھی کیا ہوا خدا یا

**حل لغت:**

**دل:** ایک اندر ونی عضو، قلب، کسی شے کا باطن، حوصلہ، کلیجا، جرأت، دلیری، ہمت، رخ، توجہ، مرضی، خوشی، خواہش، رغبت، ہوس، سخاوت، وسط، فیاضی، درمیان، مرکز۔  
(فیروز اللغات، ص ۲۳۳)

**یاس:** قریب، نزدیک، قابو میں، قبضے میں، تصرف میں، ملکیت میں۔

(فیروز اللغات، ص ۲۶۲)

**ابھی:** فی الحال، فوراً، اس وقت، تھوڑی دیر پہلے، ذرا سی دیر پہلے، اتنی جلدی، ہنوز، اب تک۔  
(فیروز اللغات، ص ۵۲)

**ابھی ابھی:** اس وقت، فوراً، اسی وقت، اسی دم، ذرا دیر پہلے۔ (فیروز اللغات، ص ۵۲)

دوسرے مصرع میں پہلے لفظ ”ابھی“ کا مطلب ”تھوڑی دیر پہلے“ ہے۔

دوسرے مصرع میں بعد وا لے لفظ ”ابھی“ کا مطلب ”اتنی جلدی“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ اپنے بے پناہ عشق و محبت اور اس کی سوزش سے اپنے دل

ہی سے ظاہر ہے، کیوں کہ حضرت رضا اپنے دل کو ڈھونڈھنے کا سوال کر رہے ہیں۔ اور کھوئے ہوئے دل کو ڈھونڈھنا ہر کس و ناکس کے بس کی بات نہیں۔ کیوں کہ دل کھو گیا ہے۔ انسان نہیں کھو گیا ہے کہ اس کو تلاش کرنے کی صلاحیت ہر آدمی رکھتا ہے۔ یا اس کی گم شدگی پر پولیس اسٹیشن میں رپورٹ درج کرائی جاسکتی ہے۔ بلکہ ایسی چیز کھو گئی ہے جو کھونے سے پہلے عیاں نہ تھی اور نہ کھوجانے کے بعد پہاڑ ہوئی ہے۔ ایک عجیب حدادش ہو گیا ہے۔ وہ چیز کھو گئی ہے جس کے کھونے کا امکان شاذ و نادر ہوتا ہے۔ ایسی چیز کھو گئی ہے جس کو کوئی لوٹ کر یا چوری کر کے نہ کہیں چھپا سکتا ہے۔ نہ فروخت کر کے اس کا نرخ حاصل کر سکتا ہے۔ اور نہ ہی اس کھوئی ہوئی چیز کو استعمال میں لاسکتا ہے۔ جو پہلے بھی نظر وہ سے او جھل تھی، اور اب بھی پوشیدہ ہے۔ وہ چیز کھو گئی ہے جو انمول ہے۔ اس کی قیمت کوئی لگا ہی نہیں سکتا۔ لیکن وہ چیز انمول ہونے کے باوجود حفاظت کی غرض سے مقلع الماری یا تجویری میں بھی نہ رکھی جاتی تھی۔ اور نہ ہی بے التفاوت بے توجہی سے سڑک یا فٹ پاٹھ پر پھینک دی جاتی۔ وہ چیز کھو گئی کہ جس کی کھو جاتی ہے اس کو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ اس کا سب کچھ کھو گیا۔ اس کی دنیا اجر گئی۔ وہ بے سرو سامان ہو گیا۔ گویا کہ اس کا وجود ہی کا عدم ہو گیا۔ وہ کوئی بھی چوڑی یا بھاری بھر کم چیز نہیں، ایک چھٹا نک گوشت کا لوقٹرا ہے جس کو دل یا قلب کہا جاتا ہے۔

وہی دل کھو گیا ہے اور بات ہے کھوئے ہوئے دل کو تلاش کر کے ڈھونڈھلانے کی۔ یہ کوئی معمولی کام نہیں۔ دل جب کھو جاتا ہے تو وہ کہاں سے کہاں چلا جاتا ہے۔ لیکن خوبی کی بات تو یہ ہے کہ نہ اس کے ہاتھ پاؤں ہیں کہ جس کے مل بوتے پروہ جل سکے اور نہ ہی اس کے پر ہیں کہ ہوا میں اڑ سکے۔ البتہ اس کے پاس ایک تیز رفتار سواری ہے جو برق کے مانند ہے اور وہ عشق کی سواری ہے جس کو براق عشق کہا جاسکتا ہے۔ وہ دل براق عشق پر سوار ہو کر آن کی آن میں مشرق سے مغرب اور شمال سے جنوب پہنچنے کی ضرور استطاعت رکھتا ہے۔ لیکن اس کی

سواری اور اس کا سفر عام انسانوں کو نظر نہیں آتا۔ صرف اہل نظر ہی اس کو بھانپ سکتے ہیں اور ان میں اس کھوئے دل کو ڈھونڈھنکا لئے کی طاقت و صلاحیت بھی ہوتی ہے اور وہ ہیں اللہ تبارک و تعالیٰ کے کچھ نیک بندے جن کا ذکر احادیث میں ہے۔ انہیں کو مخاطب کر کے حضرت رضا نے یہ شعر کہا ہے اور حضرت رضا بریلوی کو معلوم ہے کہ یہی وہ خدا کے نیک بندے ہیں جو میرے کھوئے ہوئے دل کو ڈھونڈ سکتے ہیں۔ یہ انہیں حضرات کے تصرفات و اختیارات کی بدلت ممکن ہے۔ ہر کسی کا یہ کام نہیں۔ مثال کے طور پر کسی تیز بھاگنے والے شخص کو پکڑنے کے لئے اسی کی مثل یا اس سے بھی تیز تر دوڑنے والے کو ہی اس کے پیچھے دوڑایا جائے۔ کسی ایسے شخص کو معمور نہ کیا جائے جو بیساکھی کے سہارے چلنے والا معدود ہو۔ اسی طرح کسی تیز رفتار موڑ کار موڑ کار کے تعاقب میں اونٹ یا تھنی نہیں۔ بلکہ اسی کی مثل یا اس سے بھی تیز رفتار موڑ کار استعمال کیا جائے۔ دل کی تیز رفتاری اور بے نشاں گم شدگی کی صورت میں اس کی تلاش کے لئے کسی عام بندے کی مدد لینا بے سود ہے۔ بلکہ وہی حضرات معاون و ناصر ہو سکتے ہیں جو اس کام کے کرنے کی طاقت رکھتے ہیں اور اس کے اہل ہیں۔

● طبرانی نے مجسم کبیر میں حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کیا ہے کہ حضور قدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”إِنَّ لِلَّهِ تَعَالَى عِبَادًا إِخْتَصَهُمْ بِحَوَائِجِ النَّاسِ يَفْرُغُ النَّاسُ إِلَيْهِمْ فِي حَوَائِجِهِمْ“

ترجمہ: اللہ عز وجل کے کچھ بندے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں خلق کی حاجت روائی کے لئے خاص فرمایا ہے۔ لوگ گھبراۓ ہوئے اپنی حاجتیں ان کے پاس لاتے ہیں۔

(الامن والعلیٰ لداعی المصطفیٰ بدراف البلاء، از: امام احمد رضا محدث بریلوی، ص ۳۰)

● طبرانی نے مجسم کبیر میں حضرت عبداللہ بن عباس سے، اور اوسط میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے، اور بزار نے حضرت جابر بن عبد اللہ سے، اور ابن حبان نے حضرت عبداللہ

پاؤ گے۔

- طبرانی نے مجھ اوسط میں امیر المؤمنین حضرت علی مرتضیٰ سے اور مجھ کبیر میں حضرت عوف بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ابدال شام میں ہیں انہیں کی برکت سے لوگ مدد پاتے ہیں اور انہیں کے وسیلہ سے رزق۔ (الامن والعلی، ص ۲۲)

- حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”لَا يَرَأُ الْأَرْبَعُونَ رَجُلًا يَحْفَظَ اللَّهُ بِهِمُ الْأَرْضَ كُلُّمَا مَاتَ رَجُلٌ أَبْدَلَ اللَّهُ مَكَانَهُ الْأَخْرَ وَ هُمْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهَا۔“ ترجمہ: چالیس مرد قیامت تک ہوا کریں گے۔ جن سے اللہ تعالیٰ زمین کی حفاظت لے گا، جب ان میں سے کوئی ایک انتقال کرے گا تو اللہ تبارک و تعالیٰ اس کے بد لے دوسرا قائم فرمائے گا اور وہ ساری زمین میں ہیں۔

مذکورہ احادیث سے یہ ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے کچھ نیک بندے مخلوق کی حاجت روائی اور فریاد رسی کے لئے اس روئے زمین پر ہمیشہ رہیں گے۔ اور ان نیک بندوں کے سبب اللہ تعالیٰ مخلوق کی مرادیں، اور حاجت پوری فرماتا ہے۔ وہ اللہ کے نیک بندے اپنے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رحمت سے حصہ پا کر امت مسلمہ کے ساتھ رحم دلی اور مہربانی فرماتے ہیں۔ اور ایسے رحم دلوں سے حاجتیں مانگنے کا خود سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے۔

- عقیلی، طبرانی، ابن حبان، خراطی، قضائی، ابو الحسن، موصیٰ اور حاکم حضرت ابوسعید خدری سے اور حاکم مسند رک میں امیر المؤمنین سیدنا علی مرتضیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”أَطْلُبُوا الْحَوَائِجَ إِلَى ذَوِي الرَّحْمَةِ مِنْ أُمَّتِي تُرْزَقُوا وَ تُفْلَحُوا وَ فِي لَفْظِ أَطْلُبُوا الْفَضْلَ عِنْدَ

بن عمر سے، اور ابن نجاشی نے حضرت مولیٰ علی سے، اور طبرانی نے کبیر میں حضرت ابوحنیفہ سے، اور بخاری و ابو الدنیا و ابو یعلیٰ و طبرانی، عقیلی، و بیہقی و ابن عساکر نے ام المؤمنین سیدنا عائشہ صدیقہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین) سے روایت کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”أَطْلُبُوا الْخَيْرَ وَ الْحَوَائِجَ مِنْ حَسَانِ الْوُجُوهِ۔“

ترجمہ: بھلائی اور اپنی حاجتیں خوش رویوں (یعنی حسین چہرے والوں) سے مانگو۔ یہ خوش رو حضرات اولیائے کرام ہیں کہ نور ایمان اور کثرت عبادت و ریاضت سے ان کے چہرے چمکتے ہیں، ان اولیائے کرام میں ابدال بھی شامل ہیں، ابدال کون ہیں؟ اور ان ابدال کی خصوصیت و برکت ہے؟ وہ احادیث کی روشنی میں ملاحظہ ہو۔

- طبرانی مجھ کبیر میں بہ سند صحیح حضرت عبادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”الْأَبَدَالُ فِي أُمَّتِي ثَلَاثُونَ بِهِمْ تَقْوُمُ الْأَرْضُ وَ بِهِمْ تُمَطَّرُونَ وَ بِهِمْ تُنَصَّرُونَ۔“

ترجمہ: ابدال میری امت میں تیس ہیں۔ ان سے زمین قائم ہے اور انہیں کے سبب تم پر میخہ اترتا ہے، اور انہیں کے باعث تمہیں مدملتی ہے۔ اس حدیث میں ابدال کی تعداد تیس بتائی گئی ہے، لیکن ایک اور حدیث میں روئے زمین میں کل چالیس ابدال کا بھی ذکر ہے۔

- طبرانی مجھ کبیر میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بہ سند حسن روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”لَنْ تَخُلُّوا الْأَرْضَ مِنْ أَرْبَعِينَ رَجُلًا مِثْلَ حَلِيلِ الرَّحْمَنِ فَبِهِمْ تُسْقَوْنَ وَ بِهِمْ تُنَصَّرُونَ۔“

ترجمہ: زمین ہرگز خالی نہ ہوگی چالیس اولیاء سے کہ وہ حضرت ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام کے پرتو (عکس) ہوں گے۔ انہیں کے سبب تمہیں میخہ ملے گا اور انہیں کے سبب مد

الرُّحْمَاءِ مِنْ أُمَّتِي تَعِيشُوا فِي أَكْنَافِهِمْ فَإِنَّ فِيهِمْ رَحْمَتِي۔“

ترجمہ: میرے حرم دل امیتوں سے حاجتیں مانگو، ان سے فضل طلب کرو، ان سے بھلائی چاہو، رزق پاؤ گے، مرادوں کو پہنچو گے، ان کے دامن میں آرام سے رہو گے، ان کی پناہ میں جیتن سے رہو گے، بیٹک ان میں میری رحمت ہے۔

اب یہاں کوئی صاحب یہ اعتراض بھی کر سکتے ہیں کہ مذکورہ احادیث تو حضرات اولیاء و ابدال کے حق میں وارد ہیں لیکن حضرت رضا بریلوی تو ”ارے اے خدا کے بندو“ کہہ کر مطلق بندوں سے اپنی استعانت کرنے کی اتنا کررہے ہیں اور اس التجا میں اللہ کے بندوں اور اولیاء و ابدال کی تخصیص نہیں۔ آئیے! اللہ کے بندوں سے مطلق استعانت کے تعلق سے احادیث کریمہ کی تلاوت کا شرف حاصل کریں۔

● طبرانی نے عتبہ بن غزوہ ان رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”إِذَا ضَلَّ أَحَدُكُمْ شَيْئًا أَوْ أَرَادَ عَوْنَانَا وَهُوَ بِأَرْضٍ لَيْسَ بِهَا أَنِيْسٌ فَلَيَقُلْ يَا عِبَادَ اللَّهِ أَعِيْنُونَى يَا عِبَادَ اللَّهِ أَعِيْنُونَى يَا عِبَادَ اللَّهِ أَعِيْنُونَى فَإِنَّ اللَّهَ عِبَادًا لَا يَرَا هُمْ“

ترجمہ: جب تم میں کسی کی کوئی چیز گم ہو جائے یا راہ بھول جائے اور مدد چاہے اور ایسی جگہ ہو جہاں کوئی ہدم نہیں تو اسے چاہیئے کہ یوں پکارے۔ اے اللہ کے بندو! میری مدد کرو، اے اللہ کے بندو! میری مدد کرو۔ اے اللہ کے بندو! میری مدد کرو۔ پس بے شک اللہ کے کچھ بندے ہیں جنہیں یہ نہیں دیکھتا۔ (وہ اس کی مدد کریں گے)

(برکات الامداد الابل الاستمداد، از: امام احمد رضا محدث بریلوی، ج ۱۱، حدیث ۳۱)

● ابن انسی حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ جب جنگل میں کسی کا جانور چھوٹ جائے تو وہ یوں ندا کرے کہ ”يَا عِبَادَ اللَّهِ إِحْبِسُوا“، یعنی اے اللہ کے بندو! روک دو، تو عباد اللہ

اسے روک دیں گے۔

(برکات الامداد، ج ۱۱، حدیث ۳۲)

ان احادیث میں جو ”عبد اللہ“ کا ذکر ہے، اس سے مراد وہ ہی حضرات اولیاء و ابدال ہیں، کیوں کہ حدیث کے مبارک الفاظ یہ ہیں کہ ”اللہ کے کچھ بندے ہیں جنہیں یہ نہیں دیکھتا“، اسی حدیث کی روشنی میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنے شعر میں مطلق ”اے خدا کے بندو“ کہہ کر انہیں اولیاء و ابدال کو مراد لیا ہے۔ مذکورہ تمام احادیث سے یہ بات ثابت ہوئی کہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں اولیاء، ابدال، قطب، غوث وغیرہ سے اپنی حاجتیں مانگنا، ان کو پکارنا، اور ان سے مدد چاہنا شرعاً جائز اور بموجب ارشاد حدیث ہے۔

اب ہم حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کے مصرع ثانی میں کچھ گفتگو کریں، مصرع اول میں تو آپ نے اللہ کے نیک بندوں یعنی اولیاء و ابدال سے اتنا کی کہ براہ کرم میرا دل ڈھونڈھو، اتنا کہنے کے بعد اپنے دل کی خود ہی نشان دہی کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”میرے پاس تھا بھی تو با بھی کیا ہوا خدا یا“، یعنی میرا دل ابھی تھوڑی دیر پہلے تو میرے پاس تھا، لیکن ابھی (اس وقت) خدا جانے کہ میرا دل کہاں چلا گیا؟ حضرت رضا بریلوی کی التجا پر حضرات اولیاء، ابدال حضرت رضا کے دل کو تلاش کرنے میں مدد کرنے پر مستعد ہوئے۔ اور وہ حضرات ”دل رضا“ کی تلاش میں مصروف ہوئے۔ زمین سے لے کر آسمان تک ہر جگہ تلاش کیا لیکن کہیں بھی پتہ نہ چلا۔ وہ حضرات بھی پریشان کہ آخر دل رضا گیا کہاں؟ کسی کو ڈھونڈھنا اور جستجو کرنا یہ بھی مشکل امر ہے لیکن اگر ڈھونڈھنے والا اپنے دماغ پر زور دے کر مفقود کی خود خصلت کا جائزہ لے تو اسے گم ہونے والے کا سراغ ضرور مل جاتا ہے۔ مثال کے طور پر کوئی شخص پان کھانے کا بہت شوقیں ہے اور شہر میں ایک مخصوص دوکان کے ہی پان اسے پسند ہیں۔ وہ گھر سے جب نکلتا ہے تو اسی دوکان پر پان کھانے جاتا ہے۔ ایک دن اس کا کوئی دوست اس کے گھر آیا اور گھر پر اسے موجود نہ پایا۔ پس اگر وہ دوست اس کی عادتوں سے واقف ہے تو وہ اسے ادھر ادھر تلاش کرنے کے بجائے اسی پان کی دوکان پر پہنچ جائے گا اور اس کو پالے گا۔ بلا

آپ نے مثلث کے طرز پر لکھی ہے اور جس کا پہلا شعر (مطلع) یہ ہے کہ  
وہی رب ہے جس نے تجھ کو ہمہ تن کرم بنایا  
ہمیں بھیک مانگنے کو ترا آستان بتایا  
تجھے محمد ہے خدا یا

اس پوری نعت میں آپ نے اپنے جذبہ عشق اور ولہ ذوق و شوق کی جو عکاسی کی  
ہے، وہ بڑی کیف آور ہے۔ پڑھنے والا کیف و سرور میں مست عشق نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
میں جھوم اٹھتا ہے۔ اسی نعت میں آپ نے عالم تصور میں دل کھونے کی بات کہی ہے، اور پھر  
اس کا دراقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر پائے جانے کی تصویر کشی ایک اچھوتے انداز میں  
کی ہے جو آپ کے دل میں موجود بحر عشق رسول کی نشان دہی کرتا ہے۔ آپ اپنے ان  
تصورات کو حقیقت میں تبدیل کرنے کی بارگاہ خداوندی میں تمنا کرتے ہیں۔ اس کے بعد  
حضرت رضا بریلوی دعائیہ شعر بارگاہ الہی میں یوں عرض کرتے ہیں:

یہ تصورات باطل تیرے آگے کیا ہیں مشکل  
تری قدر تین ہیں کامل انہیں راست کر خدا یا  
میں انہیں شفیع لایا



تمثیل حضرت رضا کے کھوئے ہوئے دل کو تلاش کرنے والے حضرات نے حضرت رضا کی  
محبوب جگہ کا سراغ لگایا کہ یہ دل ایک سچے عاشق کا دل ہے۔ جو عشق میں فنا فی الرسول کی  
منزل میں پہنچ چکا ہے۔ یہ دل کہیں بھی نہیں ملے گا۔ اس کو ادھر ادھر تلاش کرنا، وقت وقت  
دونوں کو ضائع کرنا ہے۔ یہ دل اگر کہیں ملے گا تو صرف ایک ہی جگہ ملے گا۔ اور وہ مقدس جگہ  
گنبد خضری علی صاحبہ الصلاۃ والسلام ہے۔ کیوں کہ یہی دراقدس اس کی جائے قرار ہے،  
یہیں اس کو چین حاصل ہوتا ہے۔ یہاں آنے کے لئے وہ ہمہ وقت بے تاب ہوتا ہے۔ چلو  
وہیں جا کر دیکھیں۔ اور جب وہ حضرات اولیاء و ابدال روضہ اقدس پر حاضر ہوئے تو کیا ملاحظہ  
فرمایا:

ہمیں اے رضا تیرے دل کا پتہ چلا بمشکل  
در روضہ کے مقابل وہ ہمیں نظر تو آیا  
یہ نہ پوچھ کیسا پایا  
کبھی خندہ زیر لب ہے کبھی گریہ ساری شب ہے  
کبھی غم کبھی طرب ہے نہ سب سمجھ میں آیا  
ناہی نے کچھ بتایا

یعنی اے رضا! آخر کار ہم نے تمہارے دل کا پتہ معلوم کر لیا، حضور اقدس صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم کے روضہ اقدس کے دروازے کے سامنے وہ ہمیں نظر آیا ہے۔ لیکن اس کی  
حالت کیا ہے وہ ہم سے مت پوچھو، ایک عجیب حالت میں تمہارا دل ہے۔ کبھی وہ زیر لب خندہ  
ہے، یعنی مسکراتا ہے اور کبھی یہ حالت ہے کہ ساری رات روتا ہے۔ کبھی غمگین نظر آتا ہے۔ تو  
کبھی خوش نظر آتا ہے۔ اس کے غم اور اس کی خوشی کا سبب ہماری سمجھ میں نہیں آتا۔ اور نہ ہی  
تمہارے دل نے اپنی اس کیفیت کی کوئی وجہ ہم کو بتائی۔

ناظرین کی معلومات کے لئے گوش گزار ہے کہ یہ اشعار اس نعت شریف کے ہیں جو

(19)

یوں ملائک کریں معروض کہ اک مجرم ہے  
اس سے پرش ہے بتا تو نے کیا کیا کیا ہے

**حل لغت:****ملائک:** ملک کی جمع، فرشتے۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۸۲☆ لغات کشوری، ص ۳۵☆ کریم اللغات، ص ۱۶۵)

**معروض:** عرض، گزارش، التناس، درخواست، عرض کیا گیا، پیش کیا گیا۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۶۲☆ لغات کشوری، ص ۱۹☆ کریم اللغات، ص ۱۶۰)

**پرش:** پوچھ گجھ، تفتیش، پوچھنا، استفسار، سوال پوچھنا، دریافت کرنا، حساب لینا، پوچھ پاچھ۔ (فیروز اللغات، ص ۲۹۰☆ لغات کشوری، ص ۱۱۹☆ کریم اللغات، ص ۲۹)**کیا:** کرنا، عمل میں لانا۔**کیا ہوا فعل، عمل، برے اعمال۔****کیا کیا:** کون کون سا، سب کچھ، کس قدر، کیسے کیسے۔ (فیروز اللغات، ص ۱۰۷۰)**دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ "کیا"** ہے اس کا مطلب "عمل" ہے۔**دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ "کیا"** ہے اس کا مطلب "کون سا" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان میدانِ محشر کا

نقشہ کھینچتے ہوئے اپنی مجرمانہ حالت کا اس انداز سے بیان کر رہے ہیں کہ میں ایک مجرم کی حیثیت سے فرشتوں کی گرفت میں ہوں، اور وہ فرشتے مجھ سے حساب و کتاب لیتے ہوئے پوچھتے ہیں کہ اے احمد رضا! تو نے کونسا (کیا) عمل کیا (کیا) کیا ہے اور میں فرشتوں کی گرفت میں رہتے ہوئے اپنے آقا و مولیٰ شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو استعانت کے لئے پا کرتا ہوں اور شور چاتا ہوں اور میرے شور چانے پر سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی توجہ میری جانب ہوتی ہے۔ اور سرکار اپنے خدام یعنی فرشتوں کو حکم فرماتے ہیں کہ جا کر دیکھو، کس نے یوں شور و غل مجاہد کھا ہے؟ میری خبر یجھے؟ کہہ کر کس سے استعانت طلب کر رہا ہے؟ ہاں ذرا جا کر دیکھو کہ معاملہ کیا ہے؟ وہ پکارنے والا بے چین و بے قرار ہو کر کیوں روتا ہے؟ ارے میرے مقرب خادمو! اے فرشتو! جاؤ جاؤ، جا کر دیکھو، اس پکارنے والا کی غایت درجہ بے چینی کی وجہ سے ہمارے خاطر (دل) کونا گواری محسوس ہو رہی ہے۔ جاؤ اور تفتیش کرو، کہ اس کی بے کسی اور بے چینی کی کیا وجہ ہے؟ سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی سن کر خدمت اقدس پر معمور ملائکہ میری طرف آتے ہیں اور کیا دیکھتے ہیں کہ ایک مجرم کی حیثیت سے پوچھ پاچھ اور جانچ پڑتاں کے مشکل مرحلے سے دوچار ہوں، میری اس حالت کا جائزہ لے کر تفتیش کرنے والا ملائکہ یعنی فرشتے خدمت اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں حاضر ہو کر عرض کرتے ہیں کہ اے کائنات کے مالک! یہ جوش و غوغاء ہے وہ ایک مجرم کا چایا ہوا ہے، کیوں کہ اس مجرم سے حساب اعمال لیا جا رہا ہے اور اس سے پوچھا جا رہا ہے کہ " بتا، تو نے کیا کیا کیا ہے؟" یہاں تک تھا حضرت رضا بریلوی کے شعر کے معنی اور اس کے پس منظر کا ذکر ہوا۔

اس شعر کے مصروع ثانی میں حضرت رضا بریلوی نے "کیا کیا کیا ہے" کا جملہ استعمال فرمایا کہ قلم توڑ دیا ہے۔ ایک مختصر سے جملہ میں وسیع معنی پیدا کرنے کے ساتھ فن و ادب کے لحاظ سے ادبی نکات کو حسن اسلوبی کے ساتھ بیان کردیا کوئی بچوں کا کھیل نہیں۔ بڑے

فرشتے اس بارگاہ اقدس کے غلام ہوئے اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرشتوں کی مقدس جماعت کے بھی آقا و مولیٰ ہوئے، اسی طرح لفظ ”پرسش“ میں بھی یہی معنویت پوشیدہ ہے کہ پوچھنے والا حاکم، منصف اور اختیارات پر کھنے والا ہوتا ہے۔ اور جس کے بارے میں پوچھا جاتا ہے وہ ملکوم، مجرم اور بے اختیار ہوتا ہے۔ جیسے کہ کسی جرم میں گرفتار شخص کو حاکم اور پولیس پوچھتا چھکرتی ہے۔ بلا تینیل یہاں پر سچ ایک مجرم سے ہو رہی ہے اور پرسش کرنے والے رب کی بارگاہ کے مقرب فرشتے ہیں جو اس خدمت پر معمور ہیں۔ اور بارہا کا مشاہدہ ہے کہ مجرم سے جب کبھی پرسش کی جاتی ہے تو اس کے سامنے دو ہی راستے ہوتے ہیں۔ دنیا کے مختلف ممالک کے قوانین کے اعتبار سے مجرم اقبال جرم کرتا ہے۔ اقبال جرم سے وہ سزا کا مستحق ہوتا ہے اور انکار جرم میں جھوٹ بولنے کا مرتكب ہوتا ہے۔ کذب بیانی اور سچائی سے کامل طور پر مخرف ہو کر اس کا وکیل کوڑت میں مقدمہ لڑتا ہے اور اس مجرم کو چھڑاتا ہے۔ لیکن میدان محشر میں معاملہ ہی الگ ہے۔ یہاں حکم الحاکمین کی عدالت ہے۔ کوئی دنیوی کوڑت نہیں، یہاں کذب بیانی سے کام نہیں چلے گا، یہاں تو زبان پر مہر لگادی جائے گی، اور ہاتھ پاؤں و دیگر اعضائے بدن کو قوت گویائی عطا کی جائے گی، اور جسم کے اعضاء خود اقرار کریں گے کہ میں نے فلاں فلاں گناہ کئے ہیں۔ دنیاوی معاملات میں تو وکیل صاحب کوڑت میں مقدمہ چلاتے وقت جرم نامہ کے ہر لفظ پر بحث کر کے ہندی کی چندی کر کے ابتداء سے انتہا تک کذب پر مشتمل انکاری پہلو ہی اختیار کرتے ہیں۔ اسی لئے جو وکیل ہندی کی چندی کرنے میں مہارت و ملکہ رکھتا ہے اس کی وکالت کا پیشہ زور و شور سے چلتا ہے۔ لیکن رب العالمین اور حکم الحاکمین کی عدالت میں کذب و انکار کام نہیں آئے گا۔ دنیوی معاملات میں کوڑت میں اقرار جرم پر سزا یقینی ہے۔ وکیل مجرم کو یہی مشورہ دیتا ہے کہ کسی بھی حال میں اقرار جرم مت کرنا، ورنہ عمر قید میں کوڑیوں کے دام جاؤ گے۔ لیکن رب العالمین و حکم الحاکمین عز و جل کی عدالت میں اقبال

بڑے ادیب اور کہنہ مشق شاعر بھی ایسے موقع پر بغلیں جھانگتے ہیں۔ شعر میں استعمال شدہ جملہ کیا کیا ہے کو دو طرح سے پڑھا جاسکتا ہے۔ اور دونوں طرح سے پڑھنے سے شعر کے حسن و جمال میں کوئی فرق نہیں آتا ہے۔ اس جملہ کو ”کیا۔ کیا کیا ہے اور“ کیا کیا۔ کیا ہے“، دونوں طریقوں سے پڑھنا صحیح ہے اور دونوں طرح سے پڑھنے میں معنی اور مفہوم اپنے مقام پر برقرار رہتے ہیں۔ اگر اس جملہ کو:

- ”کیا۔ کیا کیا ہے، پڑھا جائے تو معنی یہ ہوں گے ”عمل کون کون سا کیا ہے؟“ اور اگر:

- ”کیا کیا۔ کیا؟“ پڑھا جائے تو معنی یہ ہوں گے کہ ”کون کون سا عمل کیا ہے؟“ اس شعر میں لفظ ”کیا“ کا استعمال تین مرتبہ کیا گیا ہے۔ تینوں لفظ ”کیا“، حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں، لیکن معنی و مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے ”معروض“ اور ”پرسش“ دو ایسے الفاظ کا استعمال فرمایا ہے کہ جس کے لغوی معنی ہی سے عرض رسا اور عرض نواز اور سائل و مسئول کی حیثیت و منزلت اور جاہ و جلال کا خود بخود اظہار ہو جائے۔ جیسا کہ حضرت رضا بریلوی نے لفظ ”معروض“، کا استعمال فرشتوں کی گزارش کے سلسلہ میں فرمایا کہ فرشتے گزارش کرتے ہیں۔ اور گزارش کس سے کی جاتی ہے؟ جو اپنے سے بڑے ہوں۔ جو عمر میں بڑے ہوں، علم میں بڑے ہوں، عمل میں، عہدے میں، مرتبہ میں، جاہ و جلال میں، شان و شوکت میں، قدر و منزلت میں وغیرہ وغیرہ۔ مختصر یہ کہ بڑوں سے گزارش کی جاتی ہے۔ اور گزارش کرنے والا چھوٹا اور خادم ہوتا ہے۔ تو اس شعر میں ”معروض“، یعنی گزارش کرنے والے فرشتے ہیں اور جن سے گزارش کی جارہی ہے وہ ذات گرامی افضل الحلق سید المرسلین حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہیں۔ تو فرشتے خادم ہوئے اور حضور مخدوم ہوئے،

قارئین کرام وہاں ملاحظہ فرمائیں۔  
الخصر! حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کا یہ شعر اس نعت کا ہے جس میں آپ نے میدانِ محشر کا نقشہ کھینچا ہے۔ اس شعر سے ماقبل اشعار کا حاصل تو اس شعر کی تشریع میں ذکر کر دیا ہے۔ اب شعر کے بعد کے کچھ اشعار ملاحظہ فرمائیں۔ فرشتے جب بارگاہ رسالت میں عرض کریں گے مجرم سے پرسش ہے کہ بتاؤ نے کیا کیا کیا ہے۔ اور:  
آپ سے کرتا ہے فریاد کہ یا شاہ رسول  
بندہ بے کس ہے شہرا رحم میں وقفہ کیا ہے  
●

سن کے یہ عرض مری بحر کرم جوش میں آئے  
یوں ملائک کو ہو ارشاد ٹھہرنا کیا ہے  
حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اس ارشاد پر مچل جاؤں گا اور کہوں گا کہ:  
لو وہ آیا مرا حامی مرا غنیوارِ ام  
آگئی جاں تن بے جاں میں یہ آنا کیا ہے  
●

پھر مجھے دامنِ اقدس میں چھپا لیں سرور  
اور فرمائیں ہٹو اس پہ تقاضا کیا ہے  
●

بندہ آزاد شدہ ہے یہ ہمارے در کا  
کیسا لیتے ہو حساب اس پہ تمہارا کیا ہے  
●

صدقة اس رحم کے اس سایہِ دامن پہ ثار  
اپنے بندے کو مصیبت سے چھڑایا کیا ہے

جسم کے بغیر چارہ نہیں۔ اس عدالت صدق دلالت میں جو ہمارے شفیع المذنبین ہیں وہ حکم الحکمین کے دربار عدالت میں ہمارے جسم کا انکار نہیں کریں گے۔ بلکہ اپنے امتیوں کے جسم و گناہ کا اقرار کرنے کے باوجود بھی سزا سے بچائیں گے اور بارگاہِ الہی میں عرض کریں گے کہ اے رب العالمین! میری امت نے بے شمار گناہ کئے ہیں، تو رحیم و کریم ہے۔ تو رب العالمین ہے اور تو نے مجھ کو رحمۃ للعالمین بناء کر شفاعت کبریٰ و مقامِ محمود کا منصب عالیٰ عطا فرمایا ہے۔ اے حکم الحکمین تو نے مجھ کو اپنا حبیب و محبوب بنایا ہے۔ اے پور دگار عالم! میرے امتیوں کو بخش دے، ان کی خطایں معاف فرمادے۔ اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے گنہگار امتیوں کی شفاعت فرمائیں گے۔

امام احمد نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک طویل حدیث در باب شفاعت روایت فرمائی ہے۔ اس میں ہے کہ میں کھڑا ہو کر عرش کے نیچے جاؤں گا۔ اور اپنے رب کے حضور سجدہ میں گر جاؤں گا اور اپنے رب کی ایسی حمد و شناخت مجھ سے پہلے کسی نہیں کی۔ اور نہ میرے بعد کوئی کرے گا۔ میں سجدہ کو طویل کروں گا یہاں تک کہ رب بتارک و تعالیٰ فرمائے گا۔ ”یَا مُحَمَّدُ! إِرْفَعْ رَأْسَكَ وَ سَلْ تُعَطَ وَ اشْفَعْ تُشَفَعْ“، یعنی اے محبوب! اپنا سر اٹھاؤ اور مانگو کہ دیا جائے گا اور شفاعت کرو کہ شفاعت قبول کی جائے گی۔

(خصائص کبریٰ، از: امام اجل، علامہ جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۲۹۹)

شیخین نے حضرت انس سے اور امام احمد نے بہ سندِ صحیح حضرت انس رضی اللہ عنہ سے بھی یہ حدیث روایت کی ہے۔

امام احمد و ابو یعلیٰ نے بھی حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے یہ حدیث روایت فرمائی ہے۔ شفاعت کے تعلق سے امام احمد رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ایک ایمان افروز کتاب بنام ”اسماء الأربعین فی شفاعة سید المحبوبین“ تصنیف فرمائی ہے اس کتاب سے کچھ احادیث، شعر نمبر 37، 78 اور 79 میں بیان کی جائے گی۔

(20)

صدق صادق کا تصدق صادق الاسلام کر  
بے غصب راضی ہو کاظم اور رضا کے واسطے

حل لغت:صدق: شج، سچائی، راستی، خلوص۔

(فیروز الگات، ص ۸۶۱ ☆ لغات کشوری، ص ۳۲۲ ☆ کریم الگات، ص ۱۰۲)

صادق: یعنی حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔تصدق: طفیل، طفیلی، وجہ سے، بدولت، وسیلہ سے، صدقہ، واسطے، صدقہ دینا، خیرات کرنا، قربانی، صدقہ کرنا، وسیلہ۔

(فیروز الگات، ص ۳۶۲ ☆ لغات کشوری، ص ۱۳۸ ☆ کریم الگات، ص ۳۷)

صادق: سچا، درست، راست گو، منصف مزاج، وفادار، ٹھیک، موزوں، معنی کا کسی چیز پر چپاں ہونا، درست آنامعنی کا کسی شے پر۔

(فیروز الگات، ص ۸۵ ☆ لغات کشوری، ص ۲۳۰ ☆ کریم الگات، ص ۱۰۱)

کاظم: غصہ مارنے والا، لقب حضرت امام موسیٰ کاظم بن جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا۔

(فیروز الگات، ص ۹۷ ☆ لغات کشوری، ص ۷۷)

رضاء: خوشنودی، خوشی، مرضی، لقب حضرت علی بن موسیٰ بن جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۷ ☆ لغات کشوری، ص ۳۲۵)

واسطہ: درمیانی چیز یا شخص، نسبت، سبب، باعث، وجہ، وسیلہ، ذریعہ، طفیل، صدقہ، آشنائی، سروکار، غرض، مطلب، ثالث۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۰ ☆ لغات کشوری، ص ۹۸)

●  
اے رضا جان عنادل تیرے نغموں کے ثار  
بلبل باغ مدینہ ترا کہنا کیا ہے  
❖ .....❖ .....❖

پہلے مصروف میں شروع میں جو لفظ ”صادق“ ہے اس سے مراد ”حضرت امام جعفر صادق“ ہیں۔

پہلے مصروف میں بعد میں جو لفظ ”صادق“ ہے اس کا مطلب ”وفادار“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ الہی میں دعا کرتے ہوئے عرض کر رہے ہیں کہ اے پروردگار عالم! صادق یعنی حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی سچائی کا واسطہ ہم کو صادق الاسلام یعنی اسلام کا وفادار اور ٹھیک طور سے اسلام کے فرائیں پر عمل کرنے والا بنا، اور اے اللہ! ہم پر تو بے غصب یعنی ناراض ہوئے بغیر راضی ہو جا، تجھے واسطہ کاظم یعنی غصہ کو مارنے والے حضرت امام موسیٰ بن امام جعفر صادق اور تیری خونشودی حاصل کرنے والے حضرت علی بن موسیٰ بن امام جعفر صادق کا۔

حضرت رضا نے شعر کے پہلے مصروف میں صدق، صادق، تصدق اور بار دوم صادق کا استعمال بڑی متنانت اور نفاست سے کیا ہے۔ صادق اور تصدق دونوں الفاظ ”صدق“، مصدر سے مشتق ہیں۔ اور آپس میں ایک دوسرے سے مربوط ہیں، مصروف اول میں لفظ ”صادق“ کا استعمال دو مرتبہ کیا گیا ہے، اور دونوں مرتبہ یہ لفظ الگ الگ معنی میں وارد ہے۔ پہلی مرتبہ لقب حضرت امام جعفر صادق کی حیثیت سے اور دوسری مرتبہ سچا اور وفادار کے معنی میں۔ مصروف ثانی کے الفاظ بے غصب، راضی کاظم اور رضا کے درمیان بھی ایک خفیہ ربط ہے۔ اور ان چاروں الفاظ کے مطالب کا حاصل قہر اور غصہ کو رخصت کر کے رضامندی کا اظہار ہے۔

علاوہ ازیں صرف ایک ہی شعر میں سرتاج اولیاء ملت اسلامیہ کی تین بزرگوار شخصیتیں

- (۱) حضرت امام جعفر بن محمد صادق      (۲) حضرت امام موسیٰ بن جعفر صادق  
 (۳) حضرت امام علی بن موسیٰ (رضی اللہ تعالیٰ عنہم) کا تذکرہ من ان کے القاب و اوصاف کے کرتے ہوئے ان کے واسطے اور ویسے سے بارگاہ الہی میں انہیں حضرات کے اوصاف سے نسلک اور متصف امور خیر کے حصول کی دعا افرما رہے ہیں۔ گویا کہ ایک شعر کو معنویت کا گنجینہ بنادیا ہے۔ شعر میں تجھیں کامل کی صنعت ہونے کے ساتھ ساتھ صنعت تضاد بھی ہے۔ غصب اور رضا دونوں متضاد الفاظ ہیں۔ شعر کی ابتداء کتنے اچھے اور پیارے انداز میں کی گئی ہے کہ صدق، صادق کا تصدق یعنی اچھے کی اچھائی کا واسطہ، اور یہ واسطہ بھی حصول صدق کے لئے ہی دیا جا رہا ہے۔ مصروف ثانی میں بھی ہی لفظ، ہی روائی، ہی فصاحت، ہی بلاغت، ہی متنانت، ہی نفاست، ہی خوبی اور اسی انداز کا احساس ہو رہا ہے۔ مصروف کی ابتداء میں ”بے غصب“ لفظ کا استعمال کرنے کے فوراً بعد ہی لفظ ”راضی“ کا استعمال کر کے جملہ میں تاکید کی شان پیدا کی گئی ہے۔ بے غصب ہونا ہی بمعنی راضی ہونا ہے۔ لیکن بے غصب ہونا اور راضی ہونا بے اعتبار لغت ہم معنی نہیں، لیکن بے غصب ہونا ہی بمعنی راضی ہونا ہے۔ مثال کے طور پر ایک شخص کی موڑ کا رجوبالکل نئی خریدی گئی ہواں کے لڑکے نے چلانے کے لئے مانگی، اس نے کار چلانے کا نااہل سمجھ کر انکار کر دیا، لڑکے کے دل میں کار چلانے کی حرست جوں کی توں ہی دب کر رہ گئی، دو پھر کا کھانا تناول کرنے کے بعد اس نے دیکھا کہ والد صاحب قیولہ فرم رہے ہیں۔ اور موڑ کا رکی چابی ڈرائیگ روم میں میز پر پڑی ہوئی ہے۔ سوئی ہوئی حرستیں پھر انگڑائی لینے لگیں، کار کی چابی اٹھائی اور تھوڑی دیر میں وہ کار کے ہمراہ ہوا سے با تین کرنے لگا، ادھر والد صاحب نیند سے بیدار ہوئے، کمپاؤند میں دیکھا تو موڑ کار غائب، تفتیش کرنے پر پتہ چلا کہ صاحبزادے نے گل کھلایا ہے۔ غصہ میں آپ سے باہر ہو کر گھر سر پر اٹھایا۔ ہاتھ میں چھڑی تھام کر مکان کے صدر دروازہ پر کھڑے ہو کر اپنے دلبند کا

انتظار کرنے لگے، کہ تشریف آوری پر ہدیہ ضرب چھڑی سے شاندار استقبال کروں، بات گھر میں پھیل گئی، بیگم صاحبہ دوڑی چلی آئیں، اور منت و سماجت کر کے ہاتھ سے چھڑی واپس لیں، اور سفارش کے دوچار جملے عرض خدمت کر کے ان کا غصہ پانی کر دیا، اب وہ شخص حالاں کہ اپنے لڑکے سے راضی تو نہیں ہے بلکہ ”بے غصب“ تو ضرور ہے۔ حالت غصب میں تھوڑی دیر پہلے تھا، اس وقت اس کی ذہنیت یقینی کہ وہ صاحبزادے کو کڑی سے کڑی سزادے کر ہی چین کی سانس لے گا۔ لیکن اب وہ حالت یک لخت تبدیل ہو گئی۔ قہر و غصب کی منزل سے نکل کر اب وہ ”بے غصب“ ہونے کی منزل میں آگیا ہے۔ اب صرف ایک زینہ باقی ہے راضی ہونے کی منزل میں داخل ہونے میں۔ نفیاتی علم کے ماہرین کے تجربات کا حاصل یہ ہے کہ آدمی غصب سے سیدھا ”رضا“ کی منزل میں نہیں آتا۔ بلکہ پہلے اس کو دونوں منازل کے درمیان حائل ”بے غصب“ کا میدان جوان دونوں منازل کے وصل کے لئے اہم کڑی کی حیثیت رکھتا ہے اس کی مسافت طے کرنی پڑتی ہے۔ الخصر! بے غصب اور راضی میں معنوی اعتبار سے بظاہر کوئی مساوات نہیں۔ پھر بھی دونوں لازم اور ملزم کی حیثیت رکھتے ہیں اور بہ اعتبار ادب اس طرح کے الفاظ کا استعمال کر کے اپنی بات کو پر اسرار اور رموز سے لبریزی بخشنادن کا کمال ہے ماہر فن ہی اس میں دسترس رکھتا ہے۔

حضرت رضانے مصروع ثانی کے آخر میں ”کاظم“ اور ”رضا“ کے الفاظ کا استعمال فرمائ کر دیا ہے۔ کیوں کہ مصروع ثانی کی ابتداء میں ”بے غصب“ اور ”راضی“ کے الفاظ ہیں۔ لیکن بے غصب اور راضی کے معنی اور فوائد اس وقت تک حاصل نہیں ہو سکتے جب تک کاظم اور ”رضا“ کی تائید اور تاثیر کا رکرنا ہو۔ مثلاً: ایک آدمی کسی پرشدید غصہ ہوا، حالت جلال کا یہ عالم ہے کہ وہ اس کو کچا کھا جائے۔ کسی کی سفارش اور سمجھانے پر اس آدمی سے جس پر غصہ آیا ہوا ہے فوراً راضی نہ ہو گا۔ پہلے اس کو اپنے غصہ کو تھوک دینا پڑے گا۔ اور غصہ پی جانا یا

مارنا یہ شان کاظمین کی ہے۔ وہ پہلے کاظم بن کر بے غصب بنے گا۔ پھر اس کے دل میں رضا یعنی خوشنودی کا جذبہ پیدا ہو گا۔ تب جا کے وہ اس سے راضی ہو گا۔ میری اس طویل گفتگو کا خلاصہ یہ ہے کہ آدمی کسی پر جلال اور غصہ ہوا اور وہ جلال کی حالت سے راضی ہونے کی حالت میں آنے سے قبل کاظم، بے غصب اور رضا کے اوصاف سے متصف ہوتا ہے اور آخری منزل راضی ہونے کی آتی ہے۔ یہ تمام مثالیں فطرت انسانی کے تقاضائے بشریت کے پیش نظر زیر بحث لائی گئی ہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات پر ان کا اطلاق نہیں کیا جاسکتا۔ قارئین کو شعر کے محاسن سے آشنا کرانے کے لئے صرف مثال کے طور پر پیش کیا ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس شعر میں خدائے تعالیٰ سے دو چیزیں مانگی ہیں۔ پہلی وہ جو مصروع اول میں مذکور ہے کہ ”صادق الاسلام“، کراور دوسرا وہ جو مصروع ثانی میں مذکور ہوئی ہے کہ بے غصب راضی ہو۔ اور دونوں میں ایسی ترتیب دے دی ہے کہ مراد اول کے حصول کے نتیجہ میں مراد ثانی خود بخود حاصل ہو جائے گی۔ کیوں کہ جو صادق الاسلام ہو گیا اس پر رب کریم ضرور بے غصب راضی ہو جائے گا۔ جیسا کہ قرآن شریف میں اللہ تعالیٰ نے حزب اللہ یعنی اللہ کی جماعت یا گروہ کا جہاں ذکر فرمایا ہے، وہیں اس گروہ پر انعامات باری تعالیٰ کا ذکر فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے کہ ”رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ“

(سورہ الجاذلہ، آیت ۲۲)

ترجمہ: اللدان سے راضی

علوم ہوا کہ جو صادق الاسلام ہو کر جندحق یا حزب اللہ کافر دبن گیا۔ قرآن مجید کے دعوئے صادق سے اللدان سے راضی ہو گیا۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس شعر میں تین بزرگ اور شہرہ آفاق اولیاء ملت اسلامیہ کا واسطہ دیا ہے اور ان کے ویسے اور طفیل سے بارگاہ الہی میں دعا کی ہے۔ تینوں کا ذکر ان کے القاب سے کیا ہے۔ یعنی (۱) صادق (۲) کاظم (۳) رضا۔

صادق :

حضرت امام جعفر بن محمد کا لقب ہے۔ آپ کی ولادت ۸۳ھ میں مدینہ طیبہ میں ہوئی۔ آپ حضرت امام باقر کے بڑے صاحبزادے ہیں۔ آپ اپنے وقت کے امام اہل ذوق اور پیشوائے عشق و محبت تھے۔ راہ طریقت کے آپ شیخ الشیوخ تھے۔ آپ انہیٰ بلند مقام عابد اور نیک خصلت تھے۔ حضرت امام مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بیان ہے کہ ایک زمانے تک میں آپ کی خدمت مبارکہ میں آتا رہا۔ مگر میں نے ہمیشہ آپ کو تین عبادتوں میں سے ایک میں مصروف پایا۔ یا تو آپ نماز پڑھتے ہوتے، یا تو تلاوت میں مشغول ہوتے، یا روزہ دار ہوتے۔ آپ بلاوضکبھی حدیث روایت نہیں فرماتے تھے۔ (اویاء رجال الحدیث، ۱۱۲)

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس درجہ مستجاب الدعوات اور کثیر الکرامات تھے کہ آپ کو جس کسی چیز کی ضرورت محسوس ہوتی تو آپ ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے کہ اے میرے رب! مجھے فلاں چیز کی حاجت ہے۔ آپ کی دعا ختم ہونے سے پہلے وہ چیز آپ کے پہلو میں موجود ہو جاتی۔ (ریاض الصالحین، ص ۷۵)

حضرت بازیزید بسطامی آپ کی بارگاہ میں پانی بھرنے کی خدمت انجام دیتے تھے، ایک دن آپ نے نظر شفقت سے توجہ فرمائی اور آپ کی فیض صحبت سے روشن خمیر اور اکابر اولیائے عظام سے ہو گئے۔ (مسالک السالکین، جلد ا، ص ۲۲۰)

حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بھی آپ سے اکتساب فیض فرمایا ہے۔

ایک مرتبہ آپ زیارت حرمین شریفین کو تشریف لے جا رہے تھے۔ راستے میں ایک خرمے کے خشک درخت کے پاس قیام فرمایا، اور چاشت کے وقت اس درخت سے آپ نے خرمے طلب فرمائے۔ فوراً درخت سر سبز و شاداب ہو گیا۔ اور ساتھ ہی تازہ خرمابھی پیدا ہو گیا۔

ایک اعرابی نے آپ سے جب اس عظیم کرامت کو دیکھا، تو وہ دنگ رہ گیا۔ اور کہنے لگا کہ یہ جادو ہے۔ آپ نے فرمایا کہ یہ جادو نہیں ہے۔ اس لئے کہ رب کائنات نے مجھے وہ قوت عطا فرمائی ہے۔ کہ اگر میں دعا کر دوں تو ابھی تیری شکل کست کی شکل ہو جائے گی، آپ نے صرف اتنا فرمایا تھا کہ وہ اعرابی کست کی شکل میں تبدیل ہو گیا۔ اعرابی نے اپنی یہ یکفیت دیکھی تو بہت پریشان ہوا، اور نادم ہو کر معافی کا طلب گارہ ہو۔ آپ کو رحم آیا، اور پھر دعا فرمائی تو وہ اپنی اصلی حالت میں ہو گیا۔ (مسالک السالکین، جلد اول، ص ۲۲۳)

آپ نے ۱۵ اور رجب المجب ۱۲۸ھ مدینہ منورہ میں انتقال فرمایا۔ آپ کا مزار شریف مدینہ منورہ کے مشہور قبرستان جنت البقع میں اپنے والد ماجد حضرت امام باقر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پہلو میں ہے۔

### کاظم :

حضرت امام موسیٰ بن امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا لقب ہے۔ آپ کی ولادت بتاریخ ۱۰ ریاض اصفر المظفر ۲۸ھ بمقام ابواء جو مکہ اور مدینہ کے درمیان واقع ہے۔ وہاں ہوئی۔ آپ عالم متر اور ولی کامل اور صاحب مناقب فاخرہ تھے۔ آپ مستجاب الدعوات تھے۔ جو لوگ آپ کو اپنا سیلہ بناتے یا آپ سے دعا کراتے وہ اپنے مقصد کو پہنچتے اور ان کی جملہ حاجات پوری ہو جاتیں۔ یہی وجہ ہے کہ اہل عراق آپ کو ”باب الحوانج“، یعنی حاجتوں کے پورا ہونے کا دروازہ کہتے تھے۔ چنانچہ بعد وصال بھی آپ کا مزار اقدس باب الحوانج ہے۔ آپ بڑے عابد، زاہد، قائم اللیل اور صائم النہار تھے۔ کثرت عبادت و ریاضت اور شب بیداری کی وجہ سے آپ کو سب عبد الصالح کہتے تھے۔ حلم اور بردباری کا یہ عالم تھا کہ آپ کا لقب کاظم یعنی غصہ کو پی جانے والا مشہور ہوا۔ جود و کرم کا یہ عالم تھا کہ فقراء مدینہ کو تلاش کر کے ہر ایک کو حسب ضرورت مال و فقراتوں کو پہنچا دیتے تھے۔

زبان سیکھ لوں۔ آپ نے دست مبارک اس کے لبوں پر پھیر دیا۔ معاوہ عرب کے فضیحوں کی طرح فصح و بلغ عربی زبان بولنے لگا۔

حضرت جعفر صالحؑ بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک مرتبہ آپؑ کی خدمت میں عرض کیا کہ میری بیوی حاملہ ہے دعا فرمائیے کہ لڑکا ہو۔ آپؑ نے فرمایا تیری بیوی دو بچوں کی حاملہ ہے۔ میں اس بشارت عظیمی کو سن کر وہاں سے رخصت ہونے لگا۔ اور دل میں یہ خیال آیا کہ ولادت کے بعد ایک کا نام محمد اور دوسرے کا علی رکھوں گا۔ دل میں یہ خیال آنا ہی تھا کہ آپؑ نے آواز دے کر مجھے واپس بلایا۔ اور فرمایا کہ ایک بچے کا نام علی اور دوسرے کا نام اُم عمر رکھنا۔ چنانچہ جب ولادت ہوئی تو ایک لڑکا تھا اور ایک لڑکی تھی، لڑکے کا نام علی اور لڑکی کا نام اُم عمر رکھا۔ ایک روز میں نے اپنی والدہ سے پوچھا کہ اُم عمر نام کیسا ہے؟ انہوں نے کہا کہ میری ماں کا نام اُم عمر تھا۔

آپؑ کو انگور میں زہر ملا کر کھلایا گیا۔ اور زہر کی ہی وجہ سے آپؑ نے ۲۱ / رمضان المبارک ۲۰۱۷ء میں شہادت پائی۔

آپؑ کا مزار پر انوار ”طوس“ میں مقام ”سنایا“ جو بغداد شریف کے قریب ہے وہاں ہے۔ اس مقام کو اب مشہد مقدس کہتے ہیں۔



ایک مرتبہ آپ خلیفہ ہارون رشید کی مجلس میں تشریف فرماتھے، دوران گفتگو عصائے موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ذکر چھڑ گیا۔ فرش پر ایک قالین بچھی ہوئی تھی جس میں شیر کی تصویر بنی ہوئی تھی۔ آپ نے فرمایا کہ قالین میں جو تصویر ہے اس کو اگر میں کھوں کہ شیر ہو جا۔ بس صرف اتنا ہی کہا تھا تصویر کو ابھی حکم نہیں دیا تھا کہ دفتاؤہ تصویر شیر اصل ہوئی، آپ نے اس شیر کو حکم دیا کہ ٹھہر جا۔ میں نے ابھی تم کو حکم نہیں دیا، اتنا فرمانے کے ساتھ ہی وہ شیر بدستور قالین کی تصویر بن گیا۔

(مسالک السالکین، جلد اول، ص ۲۲۸)

آپؑ نے بتاریخ ۵ ربیع الاول ۱۸۳ھ میں وصال فرمایا۔ آپؑ کا مزار شریف بغداد شریف میں بمقام کاظمین میں واقع ہے۔

رضاء:

حضرت سیدنا امام علی بن امام موسیٰ کاظم رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا لقب ہے۔ آپؑ کی ولادت مدینہ منورہ میں ااربعین الاول ۱۴۵ھ کو ہوئی۔ آپ نہایت ذہین و فطین اور اعلیٰ درجے کے عالم و فاضل تھے۔ حضرت ابراہیم بن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے آپ سے زیادہ علوم معارف کا عالم نہیں دیکھا۔ آپ بہت ہی کم سوتے اور اکثر روزہ رکھتے تھے۔ آپ نے اپنے علم و عمل سے اسلام کی بے لوث و بے مثال خدمات انجام دیں۔ آپ کی کوشش اشاعت دین نے بے شمار افراد کو اسلام کا شیدائی بنایا۔ آپ کی کوشش کی بدولت حضرت معروف کرنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے پرانے مذہب سے تائب ہو کر آپ کے دست حق پر ایمان لائے۔ اور آپ کی فیض بخش صحبت نے ان کو اولیائے اکابر کی صاف میں کھڑا کر دیا۔

ملک سندھ کا ایک باشندہ آپؑ کی خدمت میں حاضر ہو کر سندھی زبان میں گفتگو کرنے لگا۔ آپ اس کی ہربات کو بچھ کر سندھی زبان میں ہی جواب دیتے رہے۔ رخصت کے وقت اس سندھی شخص نے عرض کیا کہ حضور! میں عربی زبان نہیں جانتا۔ اور تم نا رکھتا ہوں کہ عربی

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان انوکھے اور بے نظیر انداز میں اپنے آقا و مولیٰ جان عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے گیسو یعنی زلفیں، قد یعنی جسم اقدس اور آپ کی سخاوت فاخرہ کا ذکر کرتے ہوئے بارگاہ رسالت میں کروڑوں درود کا نذر انہ پیش کر رہے ہیں۔ شعر کا مطلب یہ ہے کہ گیسوئے اقدس کہ جو شکل ”ل“ ہے اس کے ساتھ قد اقدس جو شکل ”ا“ (الف) سیدھا ہے وہ دونوں ملے تو ”ل+ا=لا“ یعنی کہ نہیں ہو گیا۔ لہذا اے اللہ کے جسیب! صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہم پر جو بلا آئی ہوئی ہے اس بلا کو پھیر دو، لوٹا دو، ختم کر دو۔ ہم آپ کی بارگاہ عالیہ میں بلاٹا لئے کا سوال کرتے ہیں اور آپ نے کبھی کسی سائل کو سوال کے جواب میں ”لا“ یعنی ”نہیں“ نہ کہا۔ کسی کا بھی سوال رہنیں فرمایا۔ سب کی مراد پوری فرمائی ہے۔ کیوں کہ ”لا“ کہنا آپ کی عادت ہی نہیں۔ لہذا ہم پر جو بلا میں وارد ہوئی ہیں ان کو ”لا“ یعنی کہ ”نہیں“ کی توارکے نیچے ”لا“ کران بلاوں کو کاٹ دو۔ صدقہ آپ کی زلف معتبر یا ورجسم اقدس کا جنہوں نے باہم مل کر ”لا“ کی شکل اختیار کی ہے۔ آپ پر کروڑوں درود وسلام ہوں۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے کاکل مصطفیٰ کو ”لام“ اور جسم اقدس کو ”الف“ کہا ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمہ کے کلام کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ آپ کے کلام کا ہر جملہ بلکہ ہر لفظ قرآن و حدیث کے دلائل اور شواہد پر مبنی ہوتا ہے۔ آپ نے جو کچھ بھی کہا وہ قرآن و حدیث کی روشنی میں ہی کہا ہے۔ آپ کے کلام کا مأخذ آیات قرآنیہ، احادیث نبویہ اور اقوال اولیاء ہیں۔

حضرت ابو قادہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے

(21)

گیسو و قد لام الف کر دو بلا منصرف

لا کے تہ تنع لا تم پہ کروڑوں درود

حل لغت:

گیسو: سر کے لمبے بال، زلف، کاکل، لٹ، لپٹے ہوئے لمبے بال۔

(فیروز اللغات، ص ۱۱۳۷ ☆ لغات کشوری، ص ۲۲۸ ☆ کریم اللغات، ص ۱۳۵)

قد: جسم کی لمبائی، قامت، ڈیل، بالا قامت، بدن کی لمبائی۔

(فیروز اللغات، ص ۹۳۹ ☆ لغات کشوری، ص ۵۵۲ ☆ کریم اللغات، ص ۱۲۲)

منصرف: پھر جانے والا، ایک حال سے دوسرے حال پر لوٹ جانے والا، باغی، محرف۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۹۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۸۵ ☆ کریم اللغات، ص ۱۷۰)

لام: لانا مصدر کا صبغہ امر، لاؤ، لادو، کر دو۔ (فیروز اللغات، ص ۱۱۳۹)

تن: تخت، نیچے، نچلا حصہ، تی، تھاہ، انتہا، پیندا، تلا، فرش، سطح، زمین، تلچھٹ، تلے، جھلک، تحریر، نبیاد، باریک اور پتلاؤ رق، نکتہ، باریکی، کنایہ، رمز۔

(فیروز اللغات، ص ۳۹۲ ☆ لغات کشوری، ص ۳۷۳ ☆ کریم اللغات، ص ۲۲۳)

تنع: توار، شمشیر، چھری، خنجر، پیٹھ، چاندنی۔

(فیروز اللغات، ص ۸۰۲ ☆ لغات کشوری، ص ۶۱ ☆ کریم اللغات، ص ۲۵)

کلمہ: نفی، نہیں، نا، بغیر، بنا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۱۳۹ ☆ لغات کشوری، ص ۲۸۸)

دوسرے مصروع کے شروع میں جو لفظ ”لا“ ہے اس کا مطلب ”لادو“ ہے۔

دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”لا“ ہے اس کا مطلب ”نہیں“ ہے۔

تھے۔ اور ان تینوں میں بلند اور حسین نظر آ رہے تھے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ”آپ ساتھ چلنے والے سے بلند قامت دکھائی دیتے تھے۔“ ان تمام کا خلاصہ یہ کہ سر کار کا مبارک جسم ”ا“ (الف) کی شکل میں معتدل تھا۔ اب اس ”ا“ کی ”ل“ کے ساتھ اضافت کرنے سے ”لا“ ہو جائے گا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم کا یہ عالم تھا کہ کبھی بھی کسی کو ”لا“، یعنی ”نہیں“ کہتے ہی نہ تھے۔

بخاری شریف میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ ”حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے جب بھی کوئی سوال ہوا تو آپ نے ”نہیں“ نہ فرمایا۔

اس شعر کے مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ ”لا کے تفع لا“، یعنی کہ ہم پر جو بلا نیں مسلط ہوئی ہیں ان بلاوں کو ”تفع لا“، یعنی کہ ”نہیں“ کی تلوار تلتے، لا کر اسے کاٹ دو۔ اس جملہ میں تفع لا یعنی نہیں کی تلوار کا حضرت رضا بریلوی نے استعمال کر کے کمال کر دیا ہے۔ کیوں کہ تلوار کا کام ہے کاشنا۔ فطری بات ہے کہ ایک شخص کو کسی سے بے حد امید ہوا اور یقین کے درجے میں اسے امید ہو کہ میرا سوال ضرور پورا ہوگا، اور وہ اس سے سوال کرے لیکن اس کا سوال رد کر دیا جائے تو اس کا دل ٹکڑے ٹکڑے ہو جاتا ہے اور ٹکڑے کاٹنے سے ہی ہوتے ہیں۔ اسی لئے تو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کسی کا کبھی سوال رد نہیں فرمایا۔ کیوں کہ آپ دلوں کو کاٹنے والے نہیں بلکہ کٹھے ہوئے دلوں کو جوڑنے والے ہیں۔ تو معلوم ہوا کہ تفع لا یعنی نہیں کی تلوار سے دل کٹتا ہے۔ لیکن حضرت رضا اس شعر میں اپنے آقا سے تفع ”لا“، یعنی ”نہیں“ کی تلوار استعمال کرنے کی گزارش کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ! جو دلوں کو کاٹنے والی ”نہیں کی تلوار“ ہے اسے آپ کسی کا دل کاٹنے کے لئے کبھی بھی استعمال نہیں فرماتے۔ لیکن اے آقا! آج معاملہ ہی ایسا ہے کہ اس ”تفع لا“ کا استعمال ہمارے دلوں کو

سوال کیا کہ ”کیف کَانَ شَعْرُ رَسُولِ اللَّهِ“، یعنی پیارے آقا کی زلفیں کیسی تھیں؟ جواب میں آپ نے فرمایا کہ ”لَمْ يَكُنْ بِالْجَعْدِ وَلَا بِالسَّبَطِ كَانَ رَجُلًا“، یعنی نہ تو پچدار تھیں اور نہ ہی سیدھی۔ اکڑی ہوئی تھیں، بلکہ کنڈل والی تھیں۔

حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ:

”مَارَأَيْتُ مِنْ ذِي لَمَةِ أَحْسَنَ فِي هُلَّةِ حَمَرَاءَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهُ شَعْرٌ يَضْرِبُ مَنْكَبَيْهِ“، یعنی میں نے سرخ جبہ پہنہ کانوں کی لوکے نیچے زلفوں والا آپ سے بڑھ کر حسین نہیں دیکھا۔ آپ کی مبارک زلفیں کاندھوں کو چوم رہی ہوتیں۔

زلفوں کی مذکورہ تعریف میں حضرت سیدنا فاروق اعظم، سیدنا حضرت عائشہ، حضرت ہند بنت ابی بالہ، حضرت سیدنا مولیٰ علی، حضرت انس، حضرت ابو قادہ وغیرہ اجلہ صحابہ رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین سے روایات وارد ہیں۔ ان تمام کا خلاصہ یہ کہ گیسوئے مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ”ل“، کی شکل کے تھے۔ جو ”ل“ (لام) کی اضافی شکل ہے۔ اب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے متعلق کچھ روایات ملاحظہ ہوں۔ تمام حروف میں حرف الف کی ایک امتیازی شان ہے کہ وہ دیگر حروف کے محترم میں ہونے کے باوجود بھی بلند نظر آتا ہے۔

محبوبہ محبوب رب العالمین سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قد مبارک کے متعلق فرماتی ہیں کہ ”بسا وقت دو بلند قامت آدمیوں کے درمیان چلتے تو ان سے بلند تنظر آتے۔“

سفر بھارت میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت سے مشرف ہونے والی خاتون امّ معبد رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضور کے قد انور کا مقابل حضرت سیدنا صدیق اکبر اور حضرت عامر بن فہیرہ سے کرتے ہوئے فرماتی ہیں کہ ”وہ دونوں شاخوں کے درمیان تروتازہ شاخ کی مانند

(22)

کروں مدح اہل دول رضا پڑے اس بلا میں مری بلا  
میں گدا ہوں اپنے کریم کا مرا دین پارہ ناں نہیں

حل لغت:

مدح: تعریف، توصیف، ستائش، وہ نظم جس میں کسی کی تعریف کی گئی ہو۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۹ ☆ لغات کشوری، ص ۶۸۰ ☆ کریم اللغات، ص ۱۳۹)

اہل دول: دولت مندر، مال دار، امراء، وزراء۔

(فیروز اللغات، ص ۱۳۲)

دول: دولت کی جمع، بہت سلطنتیں۔

(فیروز اللغات، ص ۲۵۶ ☆ لغات کشوری، ص ۳۰۷ ☆ کریم اللغات، ص ۷۵)

بلا: سختی، زحمت، مصیبت، دکھ، بپت، آفت، قہر، غضب، چڑیل، ڈائن، آسیب،

قیامت، چست و چالاک، ہبیت ناک، خوفناک، ڈراونا، بہت، نہایت، بے حد۔

(فیروز اللغات، ص ۲۱ ☆ لغات کشوری، ص ۱۰۳ ☆ کریم اللغات، ص ۲۵)

گدا: فقیر، بھکاری، ملنگا، مانگنے والا۔

(فیروز اللغات، ص ۱۰۸۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۱۰ ☆ کریم اللغات، ص ۱۳۳)

پارچہ: پارچہ، ٹکڑا، ریزہ، جزء، پرچہ، پرزا، قاش، پھانک، پیوند، جوڑ، پتھر کی چھوٹی سی

دیوار، تھفہ، تبرک، نام ایک مشہور دھات کا، لوہے کا گز، ایک میٹھائی جس کو شکر پارہ

کہتے ہیں، عورت جو کنواری نہ ہو۔

(فیروز اللغات، ص ۲۲۶ ☆ لغات کشوری، ص ۱۱۵ ☆ کریم اللغات، ص ۲۸)

نان: روٹی، تنور کی روٹی، موٹی روٹی، وہ روٹی جو خانقاہوں میں ملتی ہے۔

(فیروز اللغات، ص ۱۳۲۸ ☆ لغات کشوری، ص ۷۷ ☆ کریم اللغات، ص ۱۷۹)

کاٹنے کے لئے نہیں، بلکہ ہم پر جو بلا میں آپڑی ہیں ان بلاوں کو کاٹنے کے لئے استعمال کرنے کا کرم فرمائیے۔ آپ پر کروڑوں درود ہوں۔



پہلے مครع میں شروع میں جو لفظ ”بلا“ ہے اس کا مطلب ”غضب“ ہے۔  
پہلے مضرع میں بعد میں جو لفظ ”بلا“ ہے اس کا مطلب ”مصیبت“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ و الہانہ عشق و محبت اور دنیا و دنیاداروں کے ساتھ اپنی بے رغبتی اور بے اعتنائی کا مظاہرہ فرماتے ہیں۔ یہ شعر تاریخی شعر ہے۔ یہ شعر ایک واقعہ کے پیش نظر کہا گیا ہے۔ پہلے اس شعر کے معنی باعتبار غلط حل کرنے کی کوشش کریں۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ میں اور اہل دول یعنی دنیا کے دولت مندوں کی تعریف کروں؟ ارے دنیا کے اہل ثروت کی تعریف کرنا ایک بلا (آفت) ہے۔ ان دنیا داروں کی خوشنامد اور چاپلوسی کرنا غصب الہی کا مستحق ہو کر بلا میں مبتلا ہونے کے متادف ہے۔ مجھے ان کی کیا پڑی ہے؟ ان کی خوشنامد سے مجھے کیا تعلق؟ ارے ان کی خوشنامد کرنے کی بلا (زمت) میں میری بلا (مصیبت) پڑے۔ دولت مندوں کی تعریف کرنے سے مجھے کوئی سروکار نہیں، کیوں کہ میں تو اپنے کریم آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا منگتا ہوں۔ میرا دین یعنی میرا ایمان و منہب پارہ ناں یعنی روٹی کا ٹکڑا نہیں ہے۔

نان پارہ ضلع بہراج (یو. پی) کے نواب صاحب، فن و ادب سے کافی ڈپسی رکھتے تھے۔ اور اہل ادب کے بہت ہی قدر داں تھے۔ خصوصاً شعراً کو وہ گاہے بہ گا ہے کسی جشن کے بھانے جمع کر کے تھائے و انعامات سے نوازا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ ان کی سالگرہ کے موقع پر مشاعرہ کا انعقاد کیا گیا۔ دن اور وقت کا تعین کر کے منتخب شعراً کرام کو دعوت نامے ارسال کیے گئے۔ دعوت نامے کے ساتھ نواب نانپارہ کی شان میں منقبت لکھنے کی فرمائش و گزارش بھی

کی گئی تھی، اور اچھی تخلیق پرشایان شان قدر دانی کی فہماں بھی پیش کی گئی تھی، اکثر شعراء وقت انعام کی طمع میں نواب صاحب کی شان میں منقبت مرتب کرنے میں مصروف ہو گئے۔ کسی نے امام عشق و محبت کی خدمت میں آ کر اس کی اطلاع دیتے ہوئے مشورہ دیا کہ آپ کو اردو شاعری میں عبور حاصل ہے۔ لہذا آپ بھی نواب نانپارہ کی شان میں کچھ مرقوم فرمائیں۔ امید ہے کہ وہ آپ کی اچھی قدر دانی کریں گے۔ ایک عاشق رسول، فنا فی الرسول اور رسول کے نام پر اپناب کچھ ثنا کرنے کا ہر لمحہ جذبہ رکھنے والے فدائی سے دنیادار کی مدح و ستائش کی فرمائش کی گئی۔ گویا کہ اس کی حیثیت عشق کو لکارا گیا، متابع دنیا کی طمع دلائی گئی۔ لیکن وہ تو دنیاداروں سے بے پرواہ ہو کر، ان سے اپنا علاقہ منقطع کر کے اپنے کریم آقا کی ولا اور حب میں ایسا گم ہو گیا تھا کہ اس کے عشق کی بلندی و رغبت کی خبر سے دنیا والے بے خبر تھے۔ اس فرمائش پر امام احمد رضا علیہ الرحمۃ والرضوان نے لکھا، اور ضرور لکھا لیکن کس کی شان میں؟ نانپارہ کا نواب بھی جس کے درکا ادنیٰ بھکاری ہے اور اسی درکا صدقہ کھار ہا ہے۔ اس قاسم نعمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان میں ایک نعمت لکھی جس کا مطلع (پہلا شعر) یہ ہے:

وہ کمال حسن حضور ہے کہ گمان نقص جہاں نہیں  
یہی پھول خار سے دور ہے یہی شمع ہے کہ دھواں نہیں

اس نعمت کے مقطع (آخری شعر) میں آپ نے فرمایا ”میرا دین پارہ ناں نہیں“، اور اس طرف اشارہ کیا ہے کہ احمد رضا کا دین ”پارہ ناں نہیں“، کہ نانپارہ کے نواب کی تعریف کرے، نانپارہ جو ضلع بہراج کے ایک شہر کا نام ہے اسی لفظ کو الٹا کر کے پارہ ناں میں تبدیل کر کے حضرت رضا نے فن و ادب کے اعتبار سے بھی کمال کر دکھایا ہے۔ حضرت رضا بریلوی اپنے دور کے ممتاز شاعر تھے آپ امام الکلام تھے۔ لیکن عشق مجازی میں بھی بھی کچھ نہیں لکھا۔ صرف عشق حقیقی پر ہی آپ کا کام ملتی ہے۔ اور اس میں بھی اکثریت نعمت رسول کی ہے۔ علاوہ ازیں آپ نے ہمیشہ شریعت مطہرہ کے دائرے میں رہ کر قرآن و حدیث کی روشنی میں ہی لکھا

(23)

قضا حق ہے مگر اس شوق کا اللہ والی ہے  
جو ان کی راہ میں جائے وہ جان اللہ والی ہے

حل لغت:

قضایا: حکم، حکم خدا، مشیئت ایزدی، فرمان الہی، تقدیر، موت، قسمت، وفات، اجل، وہ عبادت جو وقت کے بعد ادا کی جائے، حکم کرنا، ادا کرنا، تمام کرنا۔

(فیروز الگات، ص ۹۵۸☆ لغات کشوری، ص ۵۲۰☆ کریم الگات، ص ۱۲۳)

شوق: خواہش، آرزو، تمنا، اشتیاق، رغبت، میل، شغل، کام، جوش، سرگرمی، محبت، عشق، چکا، امنگ، دھن، ترنگ، دریافت کرنے کی خواہش، اطف، بلند ہونا، اہرنا۔

(فیروز الگات، ص ۸۵۰☆ لغات کشوری، ص ۳۳۲☆ کریم الگات، ص ۱۰۰)

والی: مالک، آقا، سردار، حاکم، بادشاہ، دوست، رشتہ دار، جماعتی، مددگار، مرتبی، محافظ، نگہبان، سرپرست، گورز، صوبے دار، حاکم صوبہ۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۰۳☆ لغات کشوری، ص ۷۹۹☆ کریم الگات، ص ۱۹۰)

والا کی تانیث: مركبات میں اسم، مصدر کے ساتھ آ کر اسم فعل اور صفت کا معنی دیتا ہے۔ مثلاً: دودھ والا، گھر والا، پڑھنے والا، گنجائش والا، بمبی والا۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۰۲/۱۳۰۳)

حق: حق، راست، درست، لائق، واجب، قائم، بجا، انصاف، بدله، جائز، ملکیت، فرض، مزدوری، وغيرہ۔

(فیروز الگات، ص ۵۷۰☆ لغات کشوری، ص ۲۷۷)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”والی“ ہے اس کا مطلب ”مددگار“ ہے۔

ہے۔ خود فرماتے ہیں۔

قرآن سے میں نے نعت گوئی سیکھی ☆ یعنی رہے احکام شریعت ملحوظ (حضرت رضا بریلوی)

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے عالم اسلام میں عشق رسول کے جذبہ و ولہ کی وہ لہر پیدا کی ہے کہ مردہ دل بھی جی اٹھے اور عشق رسول کی تڑپ کو اپنے دل کی دھڑکن بنالے۔ حضرت رضا بریلوی نے جو کچھ بھی لکھا ہے وہ صرف اور صرف اللہ تعالیٰ اور اس کے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رضا اور خشنودی حاصل کرنے کے لئے ہی لکھا ہے۔ دنیا کی لائچ، مال و زر کی طمع، داد و تحسین کی آرزو، طعنہ و تشنیع کا خوف وغیرہ کو اس میں اصلاً دخل نہیں تھا، خود فرماتے ہیں:

نہ مرا نوش تحسین نہ مرا نیش زطعن  
نہ مرا گوش بدمے نہ مرا ہوش ذمے

منم و کنج خموی کہ نہ گنجد دروے  
جز من و چند کتابے و دوات و قمع  
ترجمہ: مجھے نہ اپنی تعریف خوشنگوار میٹھی لگتی ہے اور نہ مجھ پر کئے گئے طعن و نظر برے اور کڑوے لگتے ہیں۔ میں نہ تو اپنی تعریف پہ کان دھرتا ہوں اور نہ اپنی براہی کی پرواہ کرتا ہوں۔ بس میں اپنی چند کتابیں، دوات، اور قلم کو لے کر اپنے گوشہ تہہائی میں ہوں جہاں اور کوئی سماں نہیں سکتا۔

یہی وہ توضیح اور انساری ہے جو عشق رسول کے طفیل حضرت رضا بریلوی کو حاصل ہوئی اور اسی نے آپ کو گوشہ تہہائی سے نکال کر اہل ایمان و عشق کے ایوان قلب میں جگہ عطا کی۔



خدائے اور جس امریا شئے کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے نسبت ہو جاتی ہے وہ اللہ کو بھی محبوب ہوتی ہے۔ اسی لئے تو قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو اپنی رحمت کی امید اور اپنے کرم کی ڈھارس دی، تو انہیں اپنے محبوب کے بندوں سے متذکر کیا۔

قرآن شریف میں ہے کہ:

”قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ آسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ“ (سورہ الزمر، آیت ۵۳)

ترجمہ: تم فرماؤ اے میرے وہ بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی۔

(کنز الایمان)

اس آیت میں اللہ نے اپنے بندوں کو ”عبدالنبي“ سے ملقب فرمایا یہ بات بھی منشف فرمادی کہ جو نبی کا بندہ (غلام) ہے وہی اللہ کا بندہ (عبادت کرنے والا) ہے اسی طرح راہ نبی بھی راہ خدا ہے۔

اب آئیے شعر کو حل کرنے کی کوشش کریں۔ قضاحت ہے یعنی موت یقینی ہے۔

”كُلُّ نَفْسٍ ذَاعِقَةُ الْمَوْتِ“ (سورہ آل عمران، آیت ۱۸۵)

ترجمہ: ہر جان کو موت چکھنی ہے۔

توجب موت یقینی ہے تو پھر کیوں نہ یہ تمنا کریں کہ ان کی راہ میں موت آئے۔ ہماری اس تمنا (شوq) کا مدگار و نگہبان (والی) اللہ ہے۔ جس طرح قضاحت ہے اسی طرح یہ بھی حق ہے کہ اللہ کے عجیب کی راہ میں جو مرادہ اللہ والاء ہے۔

اب راہ کے متعلق گفتگو سنیں۔ راہ کے لغوی معنی ہیں راستہ، غرض، مطلب، وضع، دوستی، انتظار وغیرہ۔ (فیروز الملغات، ص ۳۷۰☆ لغات کشوری، ص ۳۷۲)

اب اس شعر کے اتنے زیادہ معنی ہو گئے کہ ایک مستقل کتاب صرف اسی شعر کی تشریح میں مرتب کی جاسکتی ہے۔ ایک تو یہ ہے کہ راہ میں شہید ہو جانا۔ اعلانکمۃ الحق کی خاطر دین کے دشمنوں سے جہاد کرتے کرتے اپنی جان قربان کر دینا اور شہدائے اسلام کے زمرے میں شامل

دوسرے مصرع میں جو لفظ ”والی“ ہے اس کا مطلب ”والا، اللہ والا“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ:

”موت کا آنا تو چ ہے لیکن اس خواہش کا اللہ والی و مدگار ہے کہ کاش ان کی راہ میں جاتی، یعنی جس کو ان کی راہ میں موت آتی ہے وہ مر نے والا اللہ والا ہوتا ہے۔“

اس شعر میں دو مرتبہ لفظ ”والی“ کا استعمال کیا گیا ہے۔ مصرع اول میں جو لفظ ”والی“ ہے وہ اسم ہے۔ نیز وہ لفظ عربی زبان کا ہے اور اس کا مطلب آقا، مدگار وغیرہ ہے۔ مصرع ثانی میں جو لفظ ”والی“ ہے وہ صفت ہے۔ نیز وہ ہندی زبان کا لفظ ہے۔ اور اس کے معنی ہوتے ہیں والا، نیز اس شعر میں ”جان جائے“ کے محاورے کو الٹا استعمال کیا گیا ہے۔ دونوں مصرعون میں لفظ والی کو لفظ اللہ کے ساتھ اضافت کر کے حضرت رضا نے روئے ادب کے حسن کو دو چند کیا ہے۔ اب مصرع ثانی میں ”ان کی راہ“ کا جملہ ہے اس سے کیا مراد ہے؟ پہلے تو یہ دیکھیں کہ ”ان“ سے کون مراد ہے، اور پھر یہ دیکھیں کہ ”راہ“ سے کون مراد ہے؟ ”ان“ سے مراد اللہ کے پیارے عجیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات ہے۔ کیوں کہ ان کا لفظ ضمیر جمع غائب ہے۔ اس کا اطلاق اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات پاک کے لئے مناسب نہیں۔ وہ واحد ہے، احاد ہے اس کے لئے واحد کی ضمیر کا استعمال ہی موزوں ہے۔ یعنی اس کا۔ اگر یہاں مراد اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات ہوتی تو شعر اس طرح ہوتا کہ ”جو اس کی راہ میں جائے والا جان اللہ والی ہے“۔ لیکن حضرت رضا نے شعر میں اس کی بجائے ان لفظ کا استعمال فرمایا ہے۔ لیکن اس سے ہرگز یہ معنی اخذ نہیں کیا جاسکتا کہ اس سے راہ خدا مراد نہیں، بلکہ حق یہی ہے کہ راہ نبی ہی دراصل راہ

در بار رسالت میں حاضری کی غرض سے دور سے سفر کر کے آنا اللہ اور اس کے رسول کی طرف ہجرت ہی تو ہے۔

اور ایک معنی یہ بھی ہے کہ ان کی راہ میں یعنی کہ ان کی راہ گزر کہ جہاں وہ چلتے تھے یعنی کہ مدینہ طیبہ کی مقدس گلیاں اور راستے وہاں اگر کسی خوش نصیب کو موت آگئی تو بقول حضرت رضا بریلوی:

طیبہ میں مر کے ٹھنڈے چلے جاؤ آنکھیں بند  
سیدھی سڑک یہ شہر شفاعت نگر کی ہے



ہو کر بفرمان قرآن ”بِلْ أَحْيَاءَ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ“ کا شرف حاصل کرنا، ایک معنی یہ بھی ہے کہ اپنی زندگی کی غرض اور طلب صرف ذات مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بنا کر فنا فی الرسول کی منزل میں داخل ہو جانا۔ بے شمار واقعات اس ضمن میں وارد ہیں کہ شمع رسالت کے پروانے صرف اور صرف شمع بزم ہدایت میں ہی مست رہ کر اپنی زندگی کا مقصد ان کی طلب اور غرض بنا کر حیات جاودا نی پا گئے۔ ایک معنی یہ بھی ہے کہ اپنی وضع یعنی اپنی چال، ڈھال، رفتار، گفتار، کردار، بلکہ اپنی زندگی کا ہر لمحہ پھر چاہے جلوٹ ہو یا خلوٹ اپنے مہربان اور رَوْفِ رَحِيم آقا کی شریعت پر عمل کر کے اپنی وضع اسلامی بنالینا، اور ایمان کی درستگی کے ساتھ کامل طور پر اپنے آقا کی شریعت پر عمل کر کے اپنی وضع اسلامی بنالینا۔ ایک معنی یہ بھی ہے کہ ان کے ساتھ دوستی محبت کا صحیح حق ادا کرنا، دوستی کے یہ معنی نہیں کہ صرف دوستی کا دعویٰ کر لینا۔ سچا دوست وہی ہے کہ جو دوستی کے تمام تقاضوں کو پورا کرے، اور دوستی کا ایک اہم تقاضہ یہ ہے کہ دوست کے محبوب سے دوستی کرنا، اور دوست کے دشمنوں سے عداوت رکھنا۔ بقول حضرت رضا:

دشمنِ احمد پر شدت بکجھے  
ملدوں کی کیا مروت بکجھے

محبت رسول کا دم بھرنے والے لیکن ساتھ ساتھ بارگاہ رسول کے گستاخوں کے ساتھ  
میل جوں اور ان سے محبت رکھنے والے اپنی روشن کوترک کر کے سچی محبت کا حق ادا کریں۔  
اور ایک اہم معنی یہ بھی ہے کہ ان کی راہ میں یعنی ان کے دربار دیار مدینہ طیبہ کی راہ میں موت آئے، پھر چاہے مدینہ کے عزم سے کئے گئے سفر کے دوران موت آجائے۔  
قرآن شریف میں ہے کہ ”وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ  
ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ“  
ترجمہ: وہ شخص جو اپنے گھر سے اللہ اور اس کے رسول کی طرف ہجرت کے ارادے سے نکلا، اور پھر اسے موت نے پالیا۔ تو اس کا اجر اللہ کے ذمے ہے۔

گاڑی میں جوتنے کے لئے درکار ہوتا ہے، میل، جول، موافق، ربط، تیاری، سرانجام، قابل، ناپنے کا سامان، بناؤ، سفر کا سامان، کام کی رونق، مثل، مانند، نفع بازی، مرکبات میں استعمال ہوتا ہے۔ مثلاً: کارساز وغیرہ، مکر، حیلہ۔

(فیروز الگات، ص ۲۶۷☆ لغات کشوری، ص ۳۶۱☆ کریم الگات، ص ۸۶)

طبع: خوشی، شادمانی، شوق، انبساط، شادی۔

(فیروز الگات، ص ۸۷۶☆ لغات کشوری، ص ۸۶۷☆ کریم الگات، ص ۱۰۵)

دوسرا مصروع میں شروع میں جو لفظ ”بجائے“ ہے اس کا مطلب ”بدلے میں“ ہے۔

دوسرا مصروع میں بعد میں جو لفظ ”بجائے“ ہے اس کا مطلب ”بجانا“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان ملت اسلامیہ کو ایک دینی اور اخلاقی درس نصیحت دے رہے ہیں۔ اور خود اپنے کو مخاطب کر رہے ہیں۔ یہ بھی اخلاق حسنہ کا طریقہ ہے کہ کسی کو رشد و ہدایت کرتے وقت یہ طرز اپنایا جائے کہ سیدھا اس کو مخاطب نہ بنایا جائے تاکہ اس کو احساس ذلت و احساس کمتری نہ ہو۔ بارہا کا مشاہدہ ہے کہ کسی مرتكب گناہ کو گناہ گارکی حیثیت سے ذلیل و رسوا کر کے اس کی اصلاح کرنا مشکل ہوتا ہے۔ ایسی صورت میں وہ تقاضائے انسانی ضد پر آ جاتا ہے۔ اکثر تا ہے اور گناہ کو ترک کرنے کی بجائے اس پر اور دلیر ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر ایک محفل میں ایک سوآدمی بیٹھے ہوئے ہیں۔ اس میں ایک شخص شرابی بھی ہے۔ اگر وعظ بھری محفل میں اس شخص کا نام لے کر یہ کہا جائے کہ

(24)

ہے تو رضا نزا ستم جم پہ گر لجائیں ہم  
کوئی بجائے سوز غم ساز طرب بجائے کیوں

حل لغت:

نزا: صرف، محض، اکیلا، سراسر، بالکل، صاف، نزل، فقط۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۵)

ستم: ظلم، زیادتی، جفا، شرمانا، جبر و تشدد، آزاد، ایزا، بے انسانی، ناقص، اندھیر، غصب، قباحت۔ (فیروز الگات، ص ۳۷۷☆ لغات کشوری، ص ۳۰☆ کریم الگات، ص ۸۸)

لجائیں: لجانا، شرمانا، شرمندہ ہونا، جھینپنا، بخل ہونا۔ (فیروز الگات، ص ۱۱۵)

جھینپنا: شرمانا، لجانا، آنکھیں چڑانا۔ (فیروز الگات، ص ۵۰۰)

آنکھیں چڑانا: چشم پوشی کرنا، کترانا، تجاہل عارفانہ۔ (فیروز الگات، ص ۳۲)

تجہل: انجان بننا، ٹالنا، چشم پوشی، بے پرواہی، جان بوجھ کر جاہل بننا۔ (فیروز الگات، ص ۳۲۵☆ لغات کشوری، ص ۱۳۵☆ کریم الگات، ص ۳۲)

تجہل عارفانہ: جان بوجھ کر انجان بننا، ارادتا ناواقفیت ظاہر کرنا۔ (فیروز الگات، ص ۳۲۵)

بجائے: بعوض، بدلے میں، جگہ پر، قائم مقام کے طور پر۔ (فیروز الگات، ص ۱۸۱)

سوز: جلن، سوزش، دکھ، درد، مرثیہ خوانی کی ایک طرز۔ (فیروز الگات، ص ۸۰☆ لغات کشوری، ص ۳۰☆ کریم الگات، ص ۹۳)

غم: رنج، دکھ، افسوس، صدمہ، ملال، حزن، الہم۔ (فیروز الگات، ص ۹۱☆ لغات کشوری، ص ۵۰☆ کریم الگات، ص ۱۱۲)

ساز: سامان، اسباب، باجہ، جنگ کے ہتھیار، گھوڑے کا زیور، وہ سامان جو گھوڑے کو

بجائے لجائیں یعنی جھنپیں۔ یعنی گناہ کر کے بے پرواہ ہو جائیں اور غفلت بر تیں۔ حالاں کہ اگر شامت نفس کی وجہ سے گناہ ہو بھی جائے تو اس گناہ پر ”سوغم“ دکھ سے افسوس کرنا چاہیے لیکن افسوس کرنے کے ”بجائے“ کوئی شخص اس گناہ پر اپنی دلیری کا اظہار کر کے ”ساز طرب“، یعنی ”خوشی کا بجائے“ بجائے تو یہ ایک مونن کے لئے مناسب نہیں۔

اس شعر کے مصرع ثانی میں لفظ ”بجائے“ کا دوبار استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”بجائے“ ہے وہ تابع فعل ہے۔ اور اس کے معنی ہوتے ہیں۔ ”بدلے میں“ بعض اور قائم مقام کے طور پر، دوسری مرتبہ جو لفظ ”بجائے“ ہے وہ بجانا کے معنی میں ہے۔ لفظ بجانا مصدر ہے اور اس کے معنی ہے باجے کی آواز نکالنا۔ دونوں لفظ ”بجائے“ الگ الگ معنی کے حامل ہیں۔ حالاں کہ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں۔ لہذا یہ شعر صنعت تجویز کا مل کا ہوا۔

اس شعر کے مصرع اول میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ ”جرم پر گر لجائیں ہم“، اس جملہ میں آپ نے لفظ ”ہم“ کا استعمال فرمایا ہے تم نہیں فرمایا، اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ ملت اسلامیہ کو بہ احسن طریق نصیحت فرماتے ہیں۔ اور نصیحت کنندہ میں خود اپنے کو بھی شامل کر رہے ہیں تاکہ آپ کی پند نصیحت موثر ہو۔ مخاطب کو یہ احسان نہ ہو کہ ہم کو ذلیل کیا جا رہا ہے۔ بلکہ جمیوی حیثیت سے خطاب کیا جا رہا ہے۔ جس میں ہم اور تم سب شامل ہیں۔ کسی مخصوص افراد ایا اقوام کو نہیں بلکہ عام طور پر پوری ملت اسلامیہ سے خطاب کیا جا رہا ہے کہ اگر ہم سے گناہ ہو جائے تو اس گناہ سے بے پرواہ نہ ہو جائیں۔ بلکہ اس پر افسوس کریں اور کف ندامت ملیں، اور اس افسوس و ندامت کے جذبے کے تحت صدق دل سے توبہ واستغفار کریں۔ جرم پر گر لجائیں ہم میں لفظ ”لجا میں“ بہت ہی معنی خیز ہے۔ اصطلاح عوام میں لفظ ”لجا میں“ شرمنے کے معنی میں مستعمل ہے۔ اگر یہاں شرمنے کے معنی لئے

اے فلاں بن فلاں ہم کو معلوم ہے کہ تم روزانہ شراب پینے ہو۔ شراب پینا گناہ عظیم ہے۔ لہذا تم توبہ کرو۔ اور شراب پینے کی بری عادت ترک کر دو۔ اس طرز سے نصیحت کرنے سے بجائے فائدے کے نقصان ہوگا۔ وہ شخص چڑھ جائے گا۔ بلکہ ضد پر آ جائے گا۔ اس کو توبہ کی رغبت اور توفیق نہ ملے گی۔ ہو سکتا ہے کہ وہ شراب پینے میں اور دلیر ہو جائے۔ اس کے بر عکس ناصح اگر یہ کہے کہ میرے دینی اور اسلامی بھائیو! شراب پینا گناہ عظیم ہے۔ قرآن میں شراب پینے کی سخت ممانعت ہے۔ اور شراب کی ممانعت اور شراب کی برائیوں میں متعدد احادیث وارد ہیں۔ پھر وہ واعظ ان آیات و احادیث کا مفصل بیان کرے۔ اور بعد میں یہ کہے کہ ہم اللہ اور رسول کی جناب میں عہد کریں کہ ہم کبھی شراب نہیں پینیں گے۔ اور اگر ماضی میں ہم نے پی لینے کی غلطی کی ہے تو صدق دل سے توبہ کریں۔ اس طریقے سے کی گئی نصیحت موثر اور فائدہ مند ہوگی۔ واعظ کی بات اس کے دل میں اثر کرے گی۔ اور وہ شراب نوشی ترک کر دے گا۔ قرآن مجید میں نصیحت اور دین کی دعوت دینے کے طور طریقے بتائے گئے ہیں۔ واعظ کو چاہئے کہ وہ اسی طرز پر عمل کرے۔

قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ:

”أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالْتِي  
هِيَ أَحَسَنُ“  
(سورۃ النحل، آیت ۱۲۵)

ترجمہ: اپنے رب کی طرف بلا و پکی تدبیر اور اچھی نصیحت سے اور ان سے اس طریقہ پر بحث کرو جو سب سے بہتر ہو۔  
(کنز الایمان)

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان قرآن کے ارشاد کے مطابق عمل کرتے ہوئے بہترین طریقہ سے نصیحت کرتے ہیں۔ پہلے ہم شعر کا لغوی اور ظاہری معنی سمجھنے کی کوشش کریں۔ شعر کا مطلب یہ ہے کہ اے رضا! یہ تو سراسر ظلم ہے کہ ہم گناہوں پر شرمنے کے

جائیں تو شعر کا مطلب ہی الٹا اور غلط ہو جائے گا۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ”لبائیں“ کا جو لفظ استعمال فرمایا ہے وہ ”جھینپنا“ کے معنی میں ہے۔ جس کا مطلب ہوتا ہے آنکھیں چڑانا، اور آنکھیں چڑانے کا مطلب ہوتا ہے ”تجہل“ کرنا۔ اور تجہل کے معنی ہوتے ہیں بے پرواںی کرنا، چشم پوشی کرنا، اور نالنا، اس تقدیر پر ”لبائیں“ کا معنی ہوا، بے پرواںی کرنا، چشم پوشی کرنا، یا نالنا، اب شعر کے مصرع اول کا صاف مطلب سامنے آگیا کہ گناہ کرنے کے بعد گناہ کو ہلاک سمجھ کر اس کی سزا سے بے پرواہ جانا سراسر ظلم ہے۔ خود گناہ بھی ایک ظلم ہے اور اس کے ارتکاب کے بعد اس سے چشم پوشی کرنا، ظلم بالائے ظلم ہے۔ انسان سے اگر گناہ سرزد ہو جائے تو اسے اپنے گناہ پہ نادم ہونا چاہیے۔ شعر کے مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ ”کوئی بجائے سوزم ساز طرب بجائے کیوں“ اس مصرع کے آخر میں آپ نے ”کیوں“ کا لفظ استعمال فرمایا کہ پورے مصرع کو جملہ استفہامیہ بنادیا، اور اس جملہ کے ذریعہ ہر ذی شعور سے سوال فرماتے ہے کہ اپنے گناہ پہ دکھ اور افسوس کرنے کے بجائے خوشی کا اظہار اور اپنے گناہ کا فخر یہ ڈھنڈھورا پیٹنے کی وجہ کیا ہے؟ ہر شخص اپنے گریبان میں جھانکنے اور اپنے نفس کی شراتوں کے متعلق سوچے۔ بہت سے لوگ گناہ کرنے میں اپنی بہادری اور جوابی یا اپنی ذہانت سمجھتے ہیں۔ اسی لئے گناہ کے ارتکاب کے بعد اس گناہ کا اپنے دوست و احباب کے سامنے فخر یہ ذکر کرتے ہیں۔ مثلاً: کوئی شخص جو اکھلنے گیا اور اتفاق سے بڑی رقم جیت کر آیا۔ تو وہ اس پر پھولانہیں سماتا۔ اور اپنے حلقة میں اسے فخر یہ بیان کرتا ہے کہ اتنا جیت کے آیا ہوں۔ اسی طرح کوئی آدمی تجارت کا ہنر جانتا ہے اور ناجائز طریقہ سے حاصل شدہ منافع کا تذکرہ اپنے رفقاء کے سامنے کرتا ہے۔ بے حیائی اور بے شرمی کے افعال قبیح کو بہت لوگ اپنی فتح و کامیابی کے طور پر بیان کرتے ہوئے نہیں شرماتے اور خوشی کے ساتھ اس کا اعلان کرتے پھرتے ہیں۔ یہی ہے ”ساز طرب بجانا“

اور اسی کی حضرت رضا بریلوی مذمت فرمائے ہیں۔ اور گناہ پر اکثر نے کے بجائے گناہ پر افسوس کر کے توبہ واستغفار کی تلقین فرمائے ہیں۔

آج کے جدید فیشن والے معاشرے میں تو یہ حالت ہے کہ گناہ کو گناہ تک نہیں سمجھتے۔ بے حیائی اور بے شرمی کو ترقی اور فیشن سے موسم کیا جاتا ہے۔ گناہ بکیرہ اور صیرہ کا کوئی امتیاز ہی نہیں ہے۔ گناہ کا ڈر دلوں سے رخصت ہو گیا ہو ایسا محسوس ہوتا ہے۔ آدمی جتنا زیادہ بے حیا و بے شرم ہوتا ہی زیادہ ترقی یافتہ اور فیشن والا سمجھا جا رہا ہے۔ دین و مذہب کی پابندی کرنے میں شرم سی محسوس کی جا رہی ہے اور دین و مذہب کی خلاف ورزی میں دلیری دکھائی جا رہی ہے۔ بڑے سے بڑے گناہ کو ہلاک بلکہ کا عدم سمجھا جا رہا ہے۔

حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ حضور قدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صحابہ کرام کے ساتھ ایک ایسے میدان میں قیام پذیر تھے جہاں نہ لکڑیاں تھیں اور نہ کوئی دیگر چیز تھی۔ حضور نے صحابہ کرام کو لکڑیاں جمع کرنے کا حکم فرمایا، صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! لکڑیاں تو نظر ہی نہیں آتیں، فرمایا کہ کسی چیز کو حقیر نہ جانو جو چیز ملے اسے لے آؤ، چنانچہ صحابہ کرام ادھر ادھر گئے اور جس کو جو بھی سوکھی لکڑی کا چھوٹا بڑا لکڑا ہاتھ لگا وہ کچھ نہ کچھ اٹھا لایا۔ اور ایک جگہ جمع کرنا شروع کر دیا۔ دیکھتے دیکھتے ایک اچھا خاصہ ڈھیر بن گیا۔ اس پر حضور قدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کیا تم کو معلوم نہیں کہ یہی حال اس نیکی اور بدی کا ہے جس کو حقیر سمجھا جاتا ہے۔ چھوٹی سے چھوٹی اور بڑی سے بڑی نیکی سے نیکی مل کر اور بدی سے بدی مل کر انبار ہو جاتا ہے۔ اس حدیث سے یہ معلوم ہوا کہ کسی نیکی کو حقیر نہ سمجھنا چاہیے۔ اسی طرح کسی گناہ کو بھی حقیر نہ سمجھنا چاہیے۔ انسان اگر چھوٹے گناہ کی پرواہ نہ کرے تو وہ چھوٹے چھوٹے گناہ مل کر گناہ بکیرہ کی صورت اختیار کر لیں گے۔

آدمی گناہ کو بالکل معمولی سمجھ کر اسے اہمیت ہی نہ دے اور حقارت سے کہے کہ اس

منا۔ حضرت رضا نے ساز طرب جملہ کا استعمال فرمائیں اور لوگوں کے چہروں پر طنز کا لٹمانچہ رسید کیا ہے۔ جو گناہ پر نادم ہونے کے بجائے گناہ کی خوشی کا باجا جاتے پھر تے ہیں۔ مثلاً: کسی نے شراب خانہ (Bar) میں جا کر آدمی بوتل شراب پی، اور دوسرے دن اپنے دوستوں کے سامنے شخني مارتے ہوئے کہا کہ یار کل تو مزہ آ گیا۔ ڈیڑھ بوتل پی گیا۔ مگر چھٹی نہیں۔ (معاذ اللہ) اسی طرح کوئی جواکھینے گیا۔ اور پانچ ہزار جیت کر آیا، وہ خوشی نفس سے کہتا ہے کہ کل تو اپنا ستارہ بلندی پر تھا۔ بیس ہزار جیت کر آیا۔ وغیرہ وغیرہ۔ ان تمام گناہوں کو حضرت رضا بریلوی ”ساز طرب“، فرمائیں۔ سوال کرتے ہیں کیوں؟ یعنی یہ شخني کس لئے مار رہا ہے؟ کیا ایسی شخني مارنے سے تیری عزت اور رزق میں اضافہ ہوگا؟ ہرگز نہیں، بلکہ الشاذ لیل و خوار ہوگا۔ اے گناہ پر اڑنے والے اور شخني مارنے والے تو اپنی خیر منا اور شکر یہ ادا کر اس ذات مقدسہ کا جو رحمۃ للعالمین بن کر تشریف لائے۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔ اگلی امتوں پر خدا کا عام عذاب نازل ہونے کے بہت سے واقعات کا قرآن مجید میں تذکرہ ہے۔ قوم نوح، قوم لوط، قوم عاد، قوم ثمود وغیرہ پر خدا کا ایسا عذاب آیا کہ پوری پوری بستیاں احرث گئیں۔ ان اقوام نے جو گناہ کئے تھے ان سے کئی گنازیادہ ہم کر رہے ہیں لیکن پھر بھی ہم پر عذاب مسلط نہیں ہوتا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اپنے محبوب اعظم صلی اللہ علیہ وسلم سے ارشاد فرمایا ہے کہ:

”وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ“، یعنی اللہ ان پر عذاب نہ فرمائے جب تک اے محبوب تم ان میں تشریف فرماء ہو۔

(کنز الایمان)

چوں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم دنیا سے ظاہری پرده کرنے کے باوجود اپنے مزار پُرانو اور میں قیامت تک کے لئے تشریف فرمائیں۔ لہذا آپ کے وجود با برکت کے طفیل ہم پر اگلی امتوں کی طرح عام عذاب نہیں آتا۔ تا ہم گناہوں کے باعث دنیا میں ذلت و خواری کے شکار ہیں۔ ہمارے گناہوں کی شامت کی وجہ سے ہمارا رزق تنگ ہو گیا ہے۔ آئے دن ہم پر

میں کون سا بڑا گناہ ہے؟ یہ تو ایک تفریح ہے۔ ذرا دیر کے لئے دل کو بہلاتے ہیں۔ اس طرح خواہ جھوٹا گناہ بھی بڑا بن کر رہ جاتا ہے۔ گناہ کو بڑا خیال کیا جائے تو وہ کم ہو جاتا ہے۔ کیوں کہ گناہ کو بڑا سمجھنا خوف خدا اور ایمان کی سلامتی کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اس کے برعکس گناہ کو معمولی اور حقیر سمجھنا گناہ کی سزا سے بے خوف ہونے کی علامت ہے۔

حدیث میں ہے کہ مسلمان کے نزدیک تو گناہ ایک پہاڑ سے کم نہیں ہوتا۔ اور اسے ہمیشہ خوف رہتا ہے کہ پہاڑ کہیں اس کے سر پر پھٹ نہ پڑے اور منافق کے نزدیک گناہ کی حیثیت ایک مکھی سے زیادہ نہیں۔ جوناک پر بیٹھ جائے اور اڑ جائے۔ اس لئے وہ گناہ سے خائف نہیں رہتا۔

بزرگوں کا کہنا ہے کہ جس گناہ کی بخشش ناممکن ہے وہ یہ ہے کہ اس گناہ کو آدمی معمولی اور حقیر خیال کرے اور تمنا کرے کہ کاش! کیا ہی اچھا ہوتا کہ بھی گناہ ایسے ہی ہوتے۔

ایک صحابی کا قول ہے کہ لوگ بڑے بڑے گناہ کر گزرتے ہیں اور اسے بال کے برادر حقیر سمجھتے ہیں۔ حالاں کہ ہمارے نزدیک ہر گناہ پہاڑ کے برادر ہوتا ہے۔ کیوں کہ ہم اس بھید کو جانتے ہیں کہ کوئی گناہ ایسا نہیں جس میں اللہ تبارک و تعالیٰ کا غضب پوشیدہ نہ ہو۔ گناہ جتنا ہی بڑا ہوگا اتنا ہی قہر الہی اس میں پنهان ہوگا۔ اور ہو سکتا ہے کہ جس گناہ کو لوگ آسان ترین تصور کر رہے ہیں وہی حق تعالیٰ کے قہر و غضب کا باعث ہو۔ کہ ارشاد ہوا ہے کہ تم جس کو ہلکی بات سمجھ رہے تھے وہ اللہ کے نزدیک بہت بھاری تھی۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے شعر کے مصروع ثانی کے آخر میں ”ساز طرب بجائے کیوں“ کا جملہ استعمال فرمایا ہے۔ وہ جھوٹا سما جملہ معنویت کا خزانہ ہونے کے اعتبار سے بہت کچھ کہہ رہا ہے۔ ”ساز طرب“، یعنی خوشی کا باجا، باجے کا کام کیا ہوتا ہے؟ یہ تو سب جانتے ہیں۔ جو خوشی اور سرور ہوتا ہے اسے بڑھا چڑھا کر اظہار کرنا۔ اردو محاورات میں ڈھول تاشہ اور دھوم دھام کو باجا کہا جاتا ہے۔ یعنی خوشی کی دھوم دھام کرنا یعنی کہ بہت خوشیاں

(25)

ترا وقت اور پڑے یوں دین پر وقت  
نہ تو عاجز نہ تو غافل ہے یا غوث

**حل لغت:**

**وقت:** گھری، ساعت، دم، عرصہ، مدت، میعاد، تسلط، حکومت، حکمرانی، زمانہ، عہد، دور، جگ، موقع، وقہ، ہنگامہ، فصل، رت، فرصت، مہلت، باری، نوبت، دفعہ، بار، حالت، گت، عمر، زندگی، حیات، موت کی گھری، مصیبت، وقت، دشواری۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۲ کریم الگات، ص ۱۹۳)

**عاجز:** کمزور، بے بس، مجبور، لاچار، ناچار، جس سے کچھ نہ ہو سکے، مغلوب، تھکا ماندہ، غریب، مایوس، نامید، مسکین۔

(فیروز الگات، ص ۸۷ کشوری، ص ۹۷ کریم الگات، ص ۱۰۷)

**غافل:** غفلت کرنے والا، بے پرواہ، بے خبر۔

(فیروز الگات، ص ۹۰ کشوری، ص ۱۰۵ کریم الگات، ص ۱۱۳)

پہلے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”وقت“ ہے اس کا مطلب ”حکومت“ ہے۔

پہلے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”وقت“ ہے اس کا مطلب ” المصیبت“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقائے

طرح طرح کے مصائب آتے رہتے ہیں اور اکثر اوقات ہم پر ظالم حکمراء مسلط کر دیئے جاتے ہیں۔ لہذا ہم گناہ سے دور رہیں اور اگر شامت نفس کی وجہ سے کوئی گناہ ہو جائے تو اس گناہ کو ہلکا سمجھ کر اس پر اکٹھیں نہیں۔ بلکہ گناہ کے صدور پر دل میں خوف اور افسوس کے جذبات پیدا کریں اور صدق دل سے اللہ اور رسول کی بارگاہ میں توبہ واستغفار کریں۔ آئندہ کے لئے ان گناہوں سے اور ہر گناہ سے شدت سے اجتناب اختیار کر کے اپنی توبہ پر ثابت قدم رہیں۔



نعمت پیران پیر، پیر دشکر، غوث اعظم حضرت سید شاہ عبدالقادر جیلانی بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بارگاہ عالیہ میں خراج عقیدت پیش کرنے کے ساتھ ساتھ ملت اسلامیہ کی موجودہ دور کی دشواریوں اور مصیبتوں کا ذکر کرتے ہوئے آپ کی بارگاہ میں استغاثۃ پیش کرتے ہیں اور آپ کے تصرف اور آپ کی توجہ کی درخواست کرتے ہیں اور عرض کرتے ہیں کہ آپ کے وقت (حکومت و تسلط) میں دین پر وقت ( المصیبت ) پڑے ؟ نہیں نہیں، ایسا نہیں ہو سکتا۔ کیوں کہ آپ اپنے متولیین اور معتقدین و مریدین کی نصرت و حمایت کرنے سے عاجز نہیں۔ اور نہ ہی آپ غافل (بے خبر) ہیں۔

اس شعر میں لفظ ”وقت“، دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”وقت“ ہے وہ حکومت، تسلط، حکمرانی وغیرہ کے معنی میں ہے۔ اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”وقت“ ہے وہ مصیبت، دشواری وقت، وغیرہ کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ”وقت“، حروف و اعراab کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی حضور سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مناقب بیان کرتے ہوئے بارگاہ غوثیت میں عرض کرتے ہیں کہ ”تروافت“، یعنی آپ کی حکومت ہے، آپ کا ہی زمانہ ہے، آپ کی حکمرانی کا دور دورہ اور تسلط ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب اعظم، مالک و مختار مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے طفیل آپ کو وہ اختیار و تصرف عطا فرمایا ہے کہ روئے زمین پر آپ کی حکومت کا تسلط و غالبہ ہے۔ اور یہ بات شواہد و براہین میں حق اور ثابت ہے۔

امام اجل سیدی نور الدین ابو الحسن علی شططونی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنی کتاب مستطب ”ہبھجہ الاسرار شریف“ میں بہ سند خود روایت فرماتے ہیں کہ امام اجل حضرت ابو القاسم عمر ابن مسعود براز اور حضرت حفص عمر کیمانی رحمہما اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ہمارے شیخ سیدنا عبد القادر

جیلانی بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنی مجلس میں برملاز میں سے بلند کرہ ہوا میں چلتے اور فرماتے کہ آفتاب طلوع نہیں کرتا یہاں تک کہ مجھ پر سلام کرے، جب نیا سال آتا ہے مجھے خبر دیتا ہے کہ جو کچھ اس میں ہونے والا ہے۔ نیا مہینہ جب آتا ہے مجھے خبر دیتا ہے جو کچھ اس میں ہونے والا ہے، نیادن جو آتا ہے مجھ پر سلام کرتا ہے اور مجھے خبر دیتا ہے جو اس میں ہونے والا ہے۔ مجھے اپنے رب کی عزت کی قسم ! کہ تمام نیک اور بد مجھ پر پیش کئے جاتے ہیں۔ اور میری آنکھ لوح محفوظ پر لگی ہے یعنی لوح محفوظ میرے پیش نظر ہے۔ میں اللہ عزوجل کے علم اور مشاہدہ کے دریاؤں میں غوط زن ہوں میں تم سب پر جنت الہی ہوں، میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نائب اور زمین میں حضور کا وارث ہوں۔

(الامن والعلیٰ ناعقی المصطفیٰ بداع البلا، از: امام احمد رضا محدث بریلوی، ص ۱۸۸☆ ہبھجہ الاسرار اردو ترجمہ، ص ۵۲)

امام اجل ابو الحسن شططونی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ شیخ ابو القاسم نے کہا کہ میں، ابوالسعود، ابو بکر حوض، شیخ ابوالخیر، بشربن محفوظ بن غنیمہ، شیخ ابو حفص عمر کیمانی، شیخ ابوالعباس احمد اسکانی، شیخ سیف الدین عبدالوهاب بن شیخ عبدالقادر جیلانی، ہم سب کے سب اپنے شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس جمعہ کے دن کے آخری حصہ میں ۳۰۰ رجہ مادی الآخرہ ۶۵۵ھ میں بیٹھے ہوئے تھے۔ آپ ہم کو وعظ سناتے تھے۔ تب ایک جوان خوبصورت آیا، شیخ کے پاس ایک طرف بیٹھ گیا اور کہنے لگا، اے ولی اللہ! تم کو سلام ہو، میں ماہ رجب ہوں، آپ کے پاس اس لئے آیا ہوں کہ آپ کو خوشخبری سناؤں اور آپ کو خبر دوں کہ جو کچھ معاملات مجھ میں ہونے والے ہیں یہ مہینہ لوگوں پر بہتر ہو گا۔ راوی کہتا ہے کہ اس رجب کے مہینہ میں نیکی کے سوالوگوں نے کسی قسم کی برائی نہ دیکھی۔ اور جب اتوار کا دن آیا اور رجب

حضرت شیخ ابوالسعود احمد بن ابی بکر حرمی بغدادی روایت فرماتے ہیں کہ ابوالمظفر حسن بن حنم بن احمد بغدادی نام کا ایک تاجر حضرت شیخ حماد رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اور عرض کیا کہ اے میرے سردار میں نے ملک شام کی طرف تجارت کی غرض سے تیاری کی ہے۔ اور قافلہ روانہ ہونے کو تیار ہے، میرے ساتھ جو سات سو دینار کا مال ہے۔ حضرت شیخ حماد نے اس تاجر سے فرمایا کہ اگر تم اس سال سفر کرو گے تو قتل کئے جاؤ گے۔ اور تمہارا مال چھین لیا جائے گا۔ شیخ حماد رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زبان سے مذکورہ بات سن کروہ تاجر جان کے پاس سے غمزدہ ہو کر نکلا، اور حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنہ سے ملا، ان دونوں حضرت ابھی جوان تھے۔ اس تاجر نے شیخ حماد کی بات بیان کی۔ حضرت غوث اعظم نے اس تاجر سے فرمایا کہ تم سفر کرو تم صحیح جاؤ گے اور مال لے کر خیریت سے واپس آؤ گے۔ اس کا ضمان مجھ پر ہے۔ یعنی میں اس کی ضمانت لیتا ہوں۔

وہ تاجر سفر کر کے ملک شام گیا۔ اور اپنامال جو سات سو کا تھا اسے ایک ہزار دینار میں فروخت کیا۔ ایک دن حلب کے سقایہ میں انسانی ضرورت کے لئے گیا۔ ہزار دینار سقایہ کے طاق میں رکھ کر بھول گیا۔ اور باہر نکل کر اپنی قیام گاہ پر آ کر سو گیا۔ خواب میں دیکھتا ہے کہ وہ قافلے میں ہے اور اس قافلے کو ڈاکوؤں نے آگیڑا ہے۔ اور قافلے کو لوٹ لیا۔ اور تمام اہل قافلہ کو قتل کر دیا۔ ایک ڈاکو نے آ کر اس کو حربہ مار کر قتل کر دیا۔ یہ خواب دیکھ کر وہ تاجر گھبرا کر نیند سے اٹھ کھڑا ہوا تو کیا دیکھتا ہے کہ خون کا اثر اس کی گردن پر موجود ہے۔ اور حربہ کی مار کا درد بھی محسوس ہو رہا ہے۔ اسی اثنامیں اس کو اپنامال یاد آیا۔ گھبراہٹ میں جلدی جلدی جا کر سقایہ میں دیکھا تو اس کا مال ہزار دینار و ہیں پڑا ہوا تھا۔ اس کو لے لیا اور بغداد کی طرف واپس روانہ ہو گیا۔ جب بغداد پہنچا تو دل میں کہنے لگا کہ اگر میں پہلے حضرت شیخ حماد کی خدمت میں جاؤں تو مناسب ہے کیوں کہ وہ ضعیف العمر بزرگ ہیں۔ اور اگر شیخ عبدالقادر کی خدمت میں جاؤں

کامہینہ پورا گزر گیا تو ایک بدشکل شخص آیا اس وقت بھی ہم سب حضور سیدنا شیخ غوث اعظم عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ اس نے آکر کہا کہ اے ولی اللہ! تم کو سلام ہو، میں شعبان کا مہینہ ہوں۔ آیا ہوں تا کہ آپ کو خوشخبری سناؤں اور آپ کو وہ امور بتاؤں جو مجھ میں ہونے والے ہیں۔ بغداد میں بہت لوگ مریں گے، جاز میں گرانی ہو گی، خراسان میں تلواریں چلیں گی، راوی کا کہنا ہے کہ سو ویسے ہی ہوا۔ بغداد میں بڑی بیماری پڑی، اور خبر آئی کہ ججاز (عرب) میں بڑی گرانی ہے۔ اور خراسان میں تلوار چلی ہے۔

(بیہقی الاسرار، اردو ترجمہ، ص ۵۳)

شیخ ابوالحسن علی بن ہیتی روایت کرتے ہیں کہ حضور سیدنا شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک مرتبہ اپنے مریدوں سے فرمایا کہ مجھ کو عراق سپرد کیا گیا۔ پھر ایک مدت بعد ان سے فرمایا کہ میں تم سے پہلے یہ کہتا تھا کہ مجھے عراق سپرد کیا گیا لیکن اب تمام روئے زمین سپرد کی گئی ہے۔

اس قسم کے بے شمار واقعات منقول ہیں۔ لیکن یہاں پر اختصار کو اختیار کر کے صرف تین روایات پر اکتفا کرنا ہوں جس کے مطابعہ سے حضرت رضا کے شعر کے جملے ”تیرا وقت“ کی وضاحت ذہن نشین ہو جائے گی۔

اس شعر کے مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ غوثیت میں عرض کرتے ہیں کہ:

”نہ تو عاجز ہے نہ تو غافل ہے یا غوث“، یعنی اے سرکار بغداد! آپ ہماری مدد کرنے سے نہ تو عاجز ہیں، اور نہ ہی آپ ہماری حالت سے بے خبر ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے طفیل محبوب سجنی کو بھی علم و اختیارات سے نوازا تھا۔ آپ کو اپنے متولین کے مستقبل کی حالت معلوم تھی، اور مستقبل میں پیش آنے والے مصائب کا آپ تدارک فرمادیتے تھے۔

(26)

صدقہ میں ترے باغ تو کیا لائے ہیں بن پھول  
اس غنچہ دل کو بھی تو ایما ہو کہ بن پھول

**حل لغت:**

بن: جنگل، بیلا، بیابان، صحراء، میدان، ریگستان، کپاس کا پودا، باڑی، وہ مقام جہاں پر کثرت سے درخت ہوں۔ (فیروز اللغات، ص ۲۱۵)

**بن:**

بن: غنچہ: پھول کی کلی، شکوفہ، کلی، گل ناشگفتہ۔ (فیروز اللغات، ص ۹۷) ☆ لغات کشوری، ص ۵۲۱ ☆ کریم اللغات، ص ۱۱۵

**بن:**

ایما: اشارہ، اشارہ کرنا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۵۰) ☆ لغات کشوری، ص ۷۵ ☆ کریم اللغات، ص ۱۹

بن: مصدر کا صیغہ امر، بننا۔ (فیروز اللغات، ص ۲۱۵)

**ایما:**

بننا: درست ہونا، آراستہ ہونا، تعمیر ہونا، گڑھا جانا، تہذیب سیکھنا، ایجاد ہونا، حاصل ہونا، دولت مند ہونا، خفیف ہونا، حمق بنا، بناؤ سنگار کرنا، بننا ٹھننا، مشکل پیش آنا۔ (فیروز اللغات، ص ۲۲۰)

**بننا:**

پہلے مصروع میں جو لفظ ”بن“ ہے اس کا مطلب ”جنگل“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں جو لفظ ”بن“ ہے اس کا مطلب ”ہوجا“ ہے۔

**شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن**

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و

تب بھی مناسب ہے کیوں کہ ان کی بات پچی ثابت ہوئی ہے۔ وہ اسی سوچ و فکر میں تھا کہ اتفاق سے شیخ حماد اس کو سلطانی بازار میں مل گئے اور کہنے لگے کہ اے ابوالمظفر! پہلے شیخ عبدالقدار کی خدمت میں جا، کیوں کہ وہ خدا کے محبوب ولی ہیں۔ انہوں نے تیرے حق میں خدا تعالیٰ سے سترہ دفعہ دعا مانگی ہے۔ حتیٰ کہ خدا تعالیٰ نے تیرے حق میں قتل بیداری میں لکھا تھا۔ اس کو خواب میں کر دیا۔ اور تیرے ماں کا لٹنا اور فقیر ہونا لکھا تھا اس کو نیسان میں کر دیا۔ جب وہ تاجر حضور سیدنا شیخ عبدالقدار جیلانی کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے اس کو بتانے سے پہلے ہی فرمایا کہ تم سے شیخ حماد نے کہا ہے کہ میں نے تمہارے لئے سترہ دفعہ خدا کی جناب میں دعا مانگی ہے۔ مجھے معبود کی عزت کی قسم ہے میں تمہارے حق میں سترہ درستہ سے لے کر ستر مرتبہ تک دعا مانگی ہے۔ حتیٰ کہ جو قتل تیرے لئے عالم بیداری میں لکھا تھا وہ خواب میں کر دیا۔ اور جو ماں کا لٹنا لکھا تھا وہ نیسان اور بھول میں کر دیا۔ (ہبہ السرار، اردو، ص ۲۷)

اس ایک واقعہ میں حضور سیدنا غوث اعظم شیخ عبدالقدار بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بہت سارے اختیارات و تصرفات کا ثبوت ملتا ہے۔ اور آپ کے ذریعہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بہت سارے معجزات کا بشکل کرامات اعادہ ہو رہا ہے۔ مثلاً: علم غیب، دل کی بات پر مطلع ہونا، اعانت و امداد کرنا، فریاد رتی، مستجاب الدعوات ہونا، تقرب عنده اللہ وغیرہ وغیرہ۔ اور انہیں تمام امور کو حضرت رضا بریلوی پیش نظر رکھتے ہوئے بارگاہ غوثیت میں عرض کرتے ہیں کہ ”نہ تو عاجز ہے نہ تو غافل ہے یا غوث“ اور آپ سے استغاثہ کرتے ہیں کہ ”پڑے دین پر وقت“ یعنی ملت اسلامیہ موجودہ دور میں مشکلات و مصائب میں پھنسی ہوئی ہے، اور ہر دور میں آپ کی حکومت کا سکر رانج ہے لہذا ہماری استعانت و امداد فرمائیے۔



الرحمة والرضوان اس شعر میں یہی فرمار ہے ہیں حالاں کہ بن (جنگل) میں پھول کھلنے کا امکان کم ہے، لیکن یا رسول اللہ! آپ کے صدقے میں، آپ کے طفیل میں اور آپ کی نگاہ کرم کی توجہ سے باغ تو کیا بلکہ صحراء اور بیابان میں بھی شاداب پھول کھلتے ہیں۔ جب خاردار بن میں خوشبو سے معطر، حسین رنگین اور نازک پھول کھل سکتے ہیں تو اے میرے آقا! میرا دل جو گل ناشگفتہ ہے اس پر نگاہ کرم فرم اکرا شارہ کر دیں تاکہ میرا مر جھایا ہو ادل بھی پھول کی طرح کھل جائے۔

بن (جنگل) میں پھول کھلنا بظاہر مشکل ہے۔ لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اعجاز میں ہر مشکل امر کو آسان فرمادیتا ہے۔ جنگل میں پھول کھلنا تو در کنار بلکہ ویران جزیرے میں اللہ تبارک و تعالیٰ گلب کے پھول کھلادیتا ہے۔ اور اس پھول پر بخط قدرت اپنا اور اپنے محبوب کا اسم تحریر فرمادیتا ہے۔ جنگل تو سطح زمین پر ہوتا ہے لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اعزاز میں عالم سفلیات یعنی زمین کے نیچے بھی اپنے محبوب کے اسم شریف کی دلالت رکھی ہے۔

علامہ قاضی عیاض قدس سرہ شفاء شریف میں فرماتے ہیں کہ ایک قدیم اور پرانے پھر پر ”مَحَمْدٌ تَقِيٌّ مَصْلِحٌ أَمِينٌ“ لکھا پایا گیا۔

ابن ظفر نے کتاب ”السیر“ میں معمر ازہری سے ذکر کیا ہے کہ ایک پھر پر عبرانی خط میں لکھا ہوا پایا گیا کہ ”بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ جَاءَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ كَتَبَهُ مُوسَى بْنُ عُمَرَانَ“

خراسان کے ایک شہر میں مشاہدہ کیا گیا ہے کہ ایک بچہ پیدا ہوا جس کے ایک پہلو پر ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“ لکھا ہوا ہے، اور بلا دہند میں ایک پھول کی پتی ہے جس پر بخط سفید کلمہ طیبہ لکھا ہوا ہے۔

(تینوں روایات منقول از مدارج النبوة، از: شیخ عبد الحق محمدث دہلوی، اردو، جلد ا، ص ۳۶۱)

مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رحمت و برکت کی مدح و ثناء کرتے ہوئے بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ! آپ کی ذات مقدسہ کا صدقہ اور آپ کے فیض و کرم کا طفیل ہے کہ باغ تو کیا بلکہ جنگل میں (بن میں) بھی پھول کھل رہے ہیں تو جب آپ کے لطف و کرم سے ویران جنگل بھی گشش ہو جاتے ہیں تو اپنے اس غلام پر نظر کرم فرمادیں اور اس کے دل کی گلی کو اشارہ فرمادیں کہ وہ بھی گلی سے شاداب پھول بن جائے۔ اس شعر میں لفظ ”بن“ دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے پہلے مصرع میں جو لفظ ”بن“ ہے اس کا معنی بیابان، جنگل وغیرہ ہیں۔ اور دوسرے مصرع میں جو لفظ ”بن“ ہے وہ بننا، آرستہ ہونا وغیرہ کے معنی میں ہے۔ پہلا لفظ ”بن“ اسم ہے اور دوسرہ لفظ ”بن“ مصدر کا صیغہ امر ہے۔ دونوں لفظ ”بن“ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فیض کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

عام طور سے پھول باغ میں ہی کھلتے ہیں، کیوں کہ باغ اس جگہ کو کہتے ہیں جہاں متفرق اقسام کے کثیر تعداد میں پھول اگتے ہیں۔ اسی لئے باغ کو گزاری یا پھلواری بھی کہا جاتا ہے۔ جہاں ایک خاص اہتمام سے پھول لگائے جاتے ہیں۔ اور باغبانی کی جاتی ہے۔ جنگل اس جگہ کو کہتے ہیں جہاں کثرت سے درخت ہوں لیکن ان درختوں کو کسی خاص اہتمام سے نہیں اگائے جاتے۔ بلکہ قدرتی طور پر اگ جاتے ہیں۔ باغ میں تو پھلوں کی کیاری ہوتی ہے، قطار میں اہتمام سے پودے لگائے جاتے ہیں۔ ان پودوں کو کھاد، پانی وغیرہ دیا جاتا ہے۔ منظم باغبانی کی جاتی ہے، لیکن جنگل یا صحراء میں ان تمام امور کا فقدان ہوتا ہے۔ لہذا جنگل میں پھول نہیں کھلتے، اور جو پھول کھلتا بھی ہے تو اسے جنگلی پھول کہا جاتا ہے۔ جورنگ و روپ اور خوشبو، اور مہک میں باغ میں کھلے ہوئے پھول کے مقابلہ میں کوئی حیثیت نہیں رکھتا۔ جنگل میں زیادہ تر پیڑ و درخت ہی اگتے ہیں، پھول کے کھلنے کا امکان کم ہوتا ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ

ابن عساکر اور ابن نجارتے ہیں اپنی تاریخوں میں ابو الحسن بن عبداللہ ہاشمی سے روایت کیا کہ میں بلاد ہند گیا، تو میں نے ایک گاؤں میں سیاہ رنگ کے پھول کا ایک درخت دیکھا، وہ سیاہ پھول نہایت پاکیزہ خوبصورت تھا۔ اس پھول کی سیاہ پتیوں پر سفید حروف سے ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ، أَبُو بَكْرٍ الصَّدِيقُ، عُمَرُ الْفَارُوقُ“ لکھا ہوا تھا۔ مجھے شبہ ہوا اور میں نے گمان کیا کہ شاید یہ پھول مصنوعی ہیں۔ اس کے بعد میری نظر دیکھ لی پر گئی میں نے ہاتھ سے اسے کھو لا تو دیکھا کہ اس میں بھی ویسا ہی لکھا ہوا تھا۔ اس سبتوں میں میں نے ایسے پھول بکشہت دیکھے۔ حالانکہ اس سبتوں کے باشندے بت پرست تھے اور وہ اللہ عزوجل کو جانتے بھی نہیں تھے۔ (خاصص کبریٰ، علامہ جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۲۱)

علامہ ابن مرزوق، عبداللہ بن صحوان سے نقل کرتے ہیں، انہوں نے بیان کیا ہے کہ ہم بحر ہند میں سفر کر رہے تھے کہ ہم پر تیز ہوا میں چلنے لگیں اور سمندر میں موجیں اٹھنے لگیں، تو ہم نے اپنی کشتی ایک جزیرے میں لکھرا نداز کر دی، وہاں ہم نے گلب کا پھول دیکھا، جس کی تیز بھین بھین خوشبو تھی، اس پر بخط سفید ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“ لکھا ہوا تھا۔ اور ایک سفید پھول دیکھا جس پر بخط زریہ لکھا ہوا دیکھا کہ ”بَرَاءَةٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ إِلَى جَنَّاتِ النَّعِيمِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“ (مارج النبوة، اردو، جلد ا، ص ۲۶۲)

تاریخ ابن الغریم بن علی بن موسیٰ ہاشمی شرقی سے منقول ہے کہ ہند کے دیہات میں تیز خوشبو کا ایک بڑا پھول پایا گیا، جس پر سفید حروف سے ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ، أَبُو بَكْرٍ الصَّدِيقُ، عُمَرُ الْفَارُوقُ“ لکھا ہوا تھا۔ (مارج النبوة، اردو، جلد ا، ص ۲۶۲) اben ظفر بن سیاف کی کتاب ”بطن مفہوم“ میں منقول ہے کہ انہوں نے ایک بڑے درخت کو دیکھا، جس کے پتے بڑے اور خوشبو دار تھے اور ہر پتہ پر پیدائشی طور پر سرفی اور سفیدی سے خوب روشن اور واضح خط میں قدرت الہی سے تین سطریں لکھی تھیں۔ پہلی سطر میں ”لَا إِلَهَ

إِلَّا اللَّهُ“، دوسری سطر میں ”مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“، اور تیسرا سطر میں ”إِنَّ الدِّيَنَ عِنْدَ اللَّهِ إِلَّا إِسْلَامٌ“ لکھا ہوا تھا۔ (مارج النبوة، اردو، جلد ا، ص ۲۶۳)

ابوالبقاء صافی اپنی کتاب ”مسک“ میں ابو عبداللہ بن مالک سے بیان کرتے ہیں کہ میں بلاد ہند گیا، اور میں نے ایک شہر کی سیر کی جسے نمیلہ بنوں، یا تمیلہ بتا کرتے ہیں، وہاں میں نے ایک بہت بڑا درخت دیکھا جس کے پھل بادام کے مانند ہیں، اور اس کا چھلکا ہے یعنی پھل پر پوست ہے۔ پھر جب کھل کوتوڑا گیا، اور اس میں سے گدی (غمغز) نکالی گئی اور چیرا گیا تو، نیچ میں ایک سبز پتہ نکلا جس پر سرخ حروف سے یہ لکھا ہوا تھا ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“ اہل ہند اس سے برکت حاصل کرتے ہیں، اور اس کے ذریعہ خشک سالی میں بارش مانگتے ہیں۔ (مارج النبوة، اردو، جلد ا، ص ۲۶۲)

روضۃ الریاحین میں علامہ یافعی نقل کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں کہ مجھ کو یہ بات ابو یعقوب صیاد نے سنائی کہ میں نہر ابلہ میں شکار کر رہا تھا تو میں نے ایک ایسی مچھلی پکڑی جس کے داہنے پہلو پر ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ اور پائیں پہلو پر ”مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“ لکھا ہوا ہے، جب میں نے یہ دیکھا تو تعظیم و احترام کے خاطر پانی ہی میں اسے فن کر دیا۔ (ایضاً)

۸۰۹ میں انگور کا ایک دانہ پایا گیا، جس پر بخط ظاہر برنگ سیاہ ”محمد“ لکھا ہوا تھا، قصیدہ بردہ شریف کی شرح میں ابن مرزوق سے منقول ہے کہ ایک مرتبہ مچھلی لائی گئی جس کے ایک کان کی جلد پر ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ اور دوسری جلد پر ”مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“ لکھا ہوا تھا۔ (ایضاً)

منقول ہے ایک جماعت نے زرد رنگ کا خربوزہ پایا، جس پر سفید لکھیں تھیں، اور ہر لکھر پر عربی میں ایک جانب ”الله“ اور دوسری جانب ”احمد“ خوب واضح لکھا ہوا تھا، جس میں کوئی عقائد تحریر شناس شک نہیں کر سکتا ہے۔

(27)

واہ کیا جود و کرم ہے شہ بطيحا تیرا  
”نہیں“ سنتا ہی نہیں مانگنے والا تیرا

حل لغت:

جود: بخشش، سخاوت، فراخ دلی، کرم۔

(فیروز الگات، ص ۲۸۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۳ ☆ کریم الگات، ص ۵۰)

کرم: بزرگی، ہمت، جو امر دی، بخشش، دان پن، عنایت، مہربانی، عزیزی۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۰ ☆ لغات کشوری، ص ۵۸ ☆ کریم الگات، ص ۱۲۹)

شہ: شاہ کا مخفف، یعنی بادشاہ، دولہا، بڑا، اعلیٰ، حمایت، ترغیب، بہکانا، اشتعال، رد، ڈھیلی۔

(فیروز الگات، ص ۸۵۰ ☆ لغات کشوری، ص ۱۰۰)  
فراخ اور کشادہ زمین، مراد کہ معظمه۔

(فیروز الگات، ص ۲۰۵ ☆ لغات کشوری، ص ۱۰۰)  
نہیں:

کلمہ ”نہیں“، انکار، حرف شرط، ورنہ، وگرنہ۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۹۰)

واہ: کلمہ ”تحسین“ و آفرین، ماشاء اللہ، سبحان اللہ، آفرین، شاباش، مرحبا، کیبات ہے، بے

شک، کیسے، کیوں، ہائے۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۰۳ ☆ لغات کشوری، ص ۹۹)

دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”نہیں“ ہے اس کا مطلب ”انکار“ ہے۔

دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”نہیں“ ہے اس کا مطلب ”نہیں“ ہے۔

درخت اور درخت کے پھول و پھل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زیر حکم واطاعت تھے۔  
عہد رسالت کا ایک واقعہ قارئین کی خدمت میں پیش ہے۔

ایک دن حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو لے کر ابوالہشیم بن اللہیہان کے گھر تشریف لے گئے، ابوالہشیم نے حضور کو مر جبایہ اور عرض کیا کہ میری دلی خواہش تھی کہ حضور اپنے اصحاب کے ساتھ تشریف لایں، میرے پاس جو چیز تھی، وہ سب ہمسایوں کو بانت دی ہے، حضور نے فرمایا، بہت اچھا کیا، مجھے جریئل علیہ السلام نے ہمسایہ کے اتنے حقوق بتائے ہیں کہ مجھے ڈر تھا کہ ہمسایہ و راشت کا حقدار تو نہیں ہو جائے گا، پھر آپ نے نگاہ اٹھائی تو دیکھا ابوالہشیم کے گھر میں کونے میں ایک کھجور کا درخت ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اگر اجازت ہو تو ہم چند کھجور یں کھالیں۔ انھوں نے عرض کیا کہ مدت ہوئی اس درخت پر کبھی پھل نہیں آیا، اب آپ کو اختیار ہے، حضور نے فرمایا کہ اللہ خیر و برکت دے گا، پھر حضور اقدس نے حضرت علی کو حکم دیا کہ ایک پانی کا پیالہ لائیں، جب پانی آیا تو آپ نے تھوڑا سا پانی کلی کر کے اس درخت پر ڈالا اسی وقت اس درخت پر کھجور کے خوشے لٹکنے لگے۔ اور ان میں بعض بڑی بڑی کھجور یں تھیں، ان بڑی بڑی کھجوروں کے متعلق آپ نے فرمایا یہ باغ جنت کی کھجوریں ہیں، جو تمہیں قیامت کے دن ملیں گی۔ (شوائد العبودۃ، از: علامہ نور الدین عبدالرحمٰن جامی، اردو، ص ۲۷)



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں عرض کرتے ہیں کہ:

سبحان اللہ! اے شرط طلحہ! یعنی کہ اے مکہ معظمہ کے بادشاہ! آپ کی سخاوت اور بخشش کا کیا کہنا! آپ کے دربار سخاوت کی ممتاز شان یہ ہے کہ آپ کی بارگاہ میں سوال کرنے والے کو کبھی بھی اس کے سوال کے جواب میں ”نہیں“، ”سننے کا سابقہ ہی نہیں پڑتا، بلکہ مانگنے والے کا سوال ضرور پورا ہوتا ہے۔ یہ دربار دنیا کے عام بادشاہوں کے دربار کے مثل نہیں، بلکہ مالک کو نین صلی اللہ علیہ وسلم کا دربار ہے۔ یہ دربار تو شہنشاہ یعنی کہ بادشاہوں کے بھی بادشاہ کا دربار ہے۔ دنیا کے بادشاہوں کے دربار میں ہر کسی کا سوال پورا نہیں ہوتا۔ کسی کا پورا ہوتا ہے اور کسی کا رد ہوتا ہے۔ لیکن یہ اس شہنشاہ کا دربار ہے کہ جہاں ہر ایک کا دامن گوہ مراد سے بھرتا ہے۔ کسی کو بھی خالی ہاتھ یا مایوس لوٹا یا نہیں جاتا۔ یہاں کسی کو بھی ”نہیں“، ”کہہ کر بے مراد“ اپس نہیں کیا جاتا۔ یہاں تو صرف ہاں ہی ہاں ہے۔ مانگو، جو جی میں آئے وہ مانگو، تمہارا ہر سوال پورا کیا جائے گا۔ یہاں کسی کو بھی نہیں کہہ کر بے مراد وابس نہیں کیا جاتا۔ لہذا کسی کے سوال کے جواب میں نہ نہیں، کہنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ چاہے دنیا کی چیز مانگو، چاہے عقیلی کی مانگو، سخن داتا کے دربار میں تمہاری مانگ کو شرف قبولیت سے ضرور نوازا جائے گا۔ کیوں کہ یہ محبوب رب العالمین اور خالق کل کے حبیب کا دربار ہے۔ خالق کل نے اپنے حبیب کو مالک کل بنایا ہے۔

بخاری شریف میں محبوبہ محبوب رب العالمین ام المؤمنین، سیدتنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مروی ہے کہ ”وَمَا سُئِلَ عَنْ شَيْءٍ فَقَالَ لَا“، یعنی جب بھی آپ سے سوال ہوا تو آپ نے ”نہیں“، ”نہیں“ فرمایا۔ کتب احادیث سے کبشت واقعات شہادت دے

رہے ہیں کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے دربار سے کوئی بھی سائل نامراہ اور محروم نہیں لوٹا، سب کا سوال اس دربار عالی سے پورا ہوا۔ بحرین سے آئے ہوئے مال غنیمت میں تقریباً ایک لاکھ درہم تھے جو علاء بن الحضری نے بحرین سے خراج میں بھیجا تھا۔ وہ تمام آپ نے ایک ہی نشست میں تقسیم فرمادیا۔ تفصیل کے لیے بخاری شریف، کتاب الجہاد، ملاحظہ ہو۔ اسی طرح مشکوٰۃ شریف میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آپ نے ایک ایک شخص کو سو سو اونٹ عنایت فرمائے۔ جامع ترمذی میں بہ روایت حضرت سعید بن مسیب، آپ نے صفوان بن امیہ کو اتنا دیا کہ وہ مالا مال ہو گئے۔ صحیح بخاری، کتاب اللباس میں ہے کہ حاکم فدرک نے کپڑے اور غلے سے لدے ہوئے چار اونٹ خدمت اقدس میں بھیجے۔ آپ نے فوراً تقسیم فرمادیا۔ اسی طرح حضرت جابر، حضرت ربعیہ بن کعب اور دیگر صحابہ کرام کے سوالوں کو بھی فراخ دلی سے پورا فرمایا۔ یہاں تک کہ حضرت ربعیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے جنت اور جنت میں آپ کی رفاقت کا سوال کیا وہ بھی شرف قبولیت سے نوازا گیا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میرا قوت حافظ نہایت ہی کمزور تھا۔ میں نے بارگاہ رسالت میں اس کی شکایت کی، حضور نے مجھ سے فرمایا کہ اپنی چادر بچھاؤ۔ میں نے اپنی چادر بچھائی تو حضور نے اپنے دونوں ہاتھوں سے اس میں پچھڑاں دیا۔ اور فرمایا کہ اب چادر کو سمیٹ لو۔ میں نے چادر کو سمیٹ کر اپنے سینے سے لگایا۔ ”فَمَا نَسِيْتُ حَدِيْثًا بَعْدَهُ“، پھر میں کوئی حدیث نہیں بھولا۔

(بخاری شریف، جلد ایس، ص ۲۲۶ جتہ اللہ بالغ، ص ۳۳۶)

ذراغور کرو اور سوچو! قوت حافظہ عطا کرنا کیا دنیا کے کسی بھی بادشاہ کے اختیار میں ہے؟ دنیوی بادشاہ، حکمران اور امراء بہت بہت تو مال، دولت، زمین وغیرہ اشیاء دے کر سوال پورا کر سکتے ہیں۔ لیکن کسی کو قوت حافظہ کی دولت عطا کرنا ان کے بس کی بات نہیں۔ لیکن اللہ کے پیارے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کے دربار میں کسی بھی چیز کی کمی نہیں، یہاں تو مانگنے کا حوصلہ

(28)

تیرے بے دام کے بندے ہیں رئیسانِ عجم

تیرے بے دام کے بندی ہیں ہزاران عرب

### حل لغت:

دام: جال، پھندا، مول، فریب، دھوکہ، نرخ، بھاؤ، نقدی، رقم، دولت، روپیہ، گھاس کھانے والے چوپائے۔

(فیروز اللغات، ص ۶۰۹☆ لغات کشوری، ص ۲۷۹☆ کریم اللغات، ص ۲۹)

بے دام: بے قیمت، مفت۔

بے دام کا غلام: مفت کا نوکر، فرماں بردار، بے حد مطبع۔

بندہ: غلام، نوکر، ملازم، نیازمند، خاکسار، انسان، بشر، آدمی، عابد، زاہد، تابعdar، سرجھکا دینے والا، حکم ماننے والا، داس۔

(فیروز اللغات، ص ۲۱۸☆ لغات کشوری، ص ۱۰۲☆ کریم اللغات، ص ۲۵)

رئیسان: جمع ہے رئیس کی، امیر لوگ، سردار لوگ، دولت مندو لوگ۔ (فیروز اللغات، ص ۷۳۲)

عجم: گونگا، عرب کے سوا ملک، چھوپارے، انگور، اور ہر چیز کی گھٹلی اوڑھی یعنی بیچ۔

(فیروز اللغات، ص ۸۹☆ لغات کشوری، ص ۳۸۳☆ کریم اللغات، ص ۱۰۸)

ہزاران: جمع ہزار کی، ہزاروں۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۳۰)

بندی: قیدی، اسیر، گرفتار۔

پہلے مصروع میں جو لفظ "بے دام" ہے اس کا مطلب "بے قیمت" ہے۔

دوسرے مصروع میں جو لفظ "بے دام" ہے اس کا مطلب "بے جال" ہے۔

چاہیے۔ مانگناور پاو۔ اس دربار عالی میں مانگنے والے کو "نہیں" سننے کا اتفاق ہی نہیں ہوا۔

اس شعر میں حضرت رضا نے جودا اور کرم دوال الفاظ استعمال فرمائے ہیں، دونوں الفاظ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی صفت کے طور پر ذکر کئے ہیں، دونوں لفظوں کے لغوی معنی میں بہت فرق نہیں، بلکہ قریب قریب ہم معنی ہیں لیکن دونوں کے اصطلاحی معنی میں بہت فرق ہے۔

علمائے ملت اسلامیہ کی تشریع کے مطابق "الْجُودُ مَا كَانَ بِلَا سُوَالٍ وَالْكَرْمُ بِسُوَالٍ" یعنی جود وہ ہے جو بغیر مانگے عطا ہو۔ اور کرم وہ ہے جو مانگنے پر ملے۔ اور یہ دونوں صفتیں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم میں بد رجہ اتم و اکمل تھیں۔ مانگنے والے کو تو عطا فرماتے ہی تھے، لیکن نہ مانگنے والے کو بھی اپنے دریائے جود سے انمول خزانے عطا فرماتے تھے۔ حضرت رضا علیہ الرحمۃ نے پہلے مصروع میں جودا اور کرم دونوں لفظوں کا استعمال کر کے اپنے آقا و مولی صلی اللہ علیہ وسلم کے دونوں اوصاف جلیلہ بیان فرمادیے ہیں۔



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی قاہر سلطنت و عالمگیر حکومت کا تذکرہ کرتے ہوئے بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں: کہ یا رسول اللہ! آپ کی سلطنت کا رب اور آپ کی حکومت کا دبدبہ عالمگیر پیانے پر اس طرح مسلط ہے کہ عجم یعنی ملک عرب کے سواتام ملک کے رووسا اور بادشاہ آپ کے دربار کے بے دام یعنی بے قیمت کے بندے یعنی غلام ہیں۔ اور ملک عرب کے ہزاروں سورما، رووسا اور بادشاہ اور بہادر آپ کے در کے بے دام یعنی بے جال کے بندے یعنی قیدی ہیں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے لفظ "بے دام" کا دو مرتبہ استعمال فرمایا ہے۔ دونوں لفظ بے دام حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں۔ لیکن باعتبار معنی و مطلب الگ ہیں لہذا یہ شعر فن شاعری کے قوانین سے صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔ مصرع اول میں جو لفظ "بے دام" ہے اس کا مطلب بے قیمت، یعنی مفت ہے، اور مصرع ثانی میں جو لفظ "بندے" ہے اس کا مطلب بے جال ہے۔ یعنی غیر مقید اور آزاد۔ اسی طرح مصرع اول میں لفظ "بندے" سے مراد غلام ہے۔ اور یہ لفظ بندے لفظ بندہ کی جمع کے طور پر استعمال کیا گیا ہے۔ لیکن مصرع ثانی میں جو لفظ بندی ہے، وہ لفظ بندی یعنی "قیدی" سے مشتق ہے۔ اس کے معنی ہوتے ہیں بہت سے قیدی یا اسیر۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے زمانہ اقدس کے بہت سارے واقعات کو حسن اسلامی کے ساتھ بیان کر کے کوزے میں سمندر کو سمودیا ہے۔ پہلے مصرع میں آپ فرماتے ہیں کہ "تیرے بے دام کے بندے ہیں رئیسان عجم" یعنی عجم کے بڑے بڑے رووساء، امراء اور سلاطین آپ کے بندے

یعنی غلام ہیں۔ بندے کے معنی غلام، نوکر، ملازم، خدمتگار، خاکسار، مطبع، فرمانبردار، وغیرہ ہوتے ہیں۔

لفظ بندہ کی تفصیلی بحث شعر نمبر 90 "میں تو کہا ہی چاہوں کہ بندہ ہوں شاہ کا" کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔

حضرت رضا نے رئیسان عجم کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے بے دام غلام کہا ہے۔ بے دام کا غلام یعنی مفت کا نوکر۔ حالاں کہ عموماً نوکر یا ملازم مفت میں نہیں ملتے بلکہ اجرت یا تنخواہ پر ہی ملتے ہیں۔ نوکر یا ملازم کو اس کے کام کے اعتبار سے مناسب اجرت یا تنخواہ دی جاتی ہے، اور یہ اجرت یا تنخواہ عوض ہوتی ہے خدمت گزاری اور وفاداری کی۔ حالاں کہ ملازمت یا نوکری بھی ایک قسم کی غلامی ہی ہے۔ فطری طور پر ہر انسان غلامی کے بجائے آزادی پسند کرتا ہے۔ لیکن حالات کے پیش نظر آدمی مجبوراً کسی کی نوکری یا ملازمت کرتا ہے۔ نوکری میں نوکر کو ہر معاملے میں اپنے آقا یعنی اپنے سیٹھ کا تابع ہو کر رہنا پڑتا ہے۔ کبھی ایسا ہوتا ہے کہ کوئی امر نوکر کی نظر میں اچھا نہیں ہوتا لیکن سیٹھ صاحب کے حکم کی وجہ سے مجبوراً کرنا پڑتا ہے۔ اور وہ مجبوری اس کی مالی ضرورت ہے۔ جو تنخواہ کے طور پر پاتا ہے۔ اگر نوکر سیٹھ کے حکم کی خلاف ورزی کرے تو اسے نمک حرام اور غدار کہہ کر نوکری سے رخصت کر دیا جاتا ہے۔ یہ اصول ہر نوکر جانتا ہے لہذا وہ بادل ناخواستہ بھی سیٹھ کے حکم کی تعییل کرتا ہے۔ آقا کے حکم کے سامنے نوکر کو چوں و چرا کرنے کی جرأت نہیں ہوتی۔ یہ تو ہوئی دنیوی آقاوں اور دنیوی غلاموں کی بات۔ لیکن دنیا کے تمام آقاوں، بلکہ پوری کائنات کے آقا و مولیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے اعجاز و کمال کی شان زریلی ہے۔ ان کے غلام رئیسان عجم ہیں، جو کسی مالی ضروریات کے پیش نظر غلامی اختیار نہیں کرتے، بلکہ اپنا تمام مال و مملکت بلکہ اپنی سلطنت و بادشاہت کو بھی آقا و مولیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں پر قربان کر دینے میں اپنی سعادت سمجھتے ہیں۔ یہاں اتنی

گنجائش نہیں کہ ان تمام رئیسانِ عجم کا تذکرہ باتفصیل کیا جائے، لیکن چند اہم رئیسانِ عجم کا اختصار کے ساتھ اجمالی جائزہ لیتے ہیں۔

(۱) شاہ جبشنے نجاشی جس کا نام اسمح بن الحارث تھا، وہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا عاشق و دیوانہ ہو گیا تھا۔ اور وہ حضرت جعفر بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہاتھ پر بیعت ہوا۔ اور اسلام لایا، کلمہ شہادت اپنی زبان پر جاری کرتے ہوئے یہاں تک کہا کہ اگر مجھ میں طاقت ہوتی تو خود چل کر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہو کر شرف حضوری سے بہرہ مند ہوتا۔ اس نے بارگاہ رسالت میں اپنے بیٹے ارجی بن اسمح کو اس مفہوم کا خط دے کر بھیجا کہ ”میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ خدا کے راست گورسول ہیں اور گزشتہ نبیوں نے اور کچھلی کتابوں نے آپ کی تصدیق کی ہے۔ میں آپ کے پچھا کے صاحزادے کے واسطے سے آپ کی بیعت کرتا ہوں۔ اور آپ کے دست اقدس پر اسلام قبول کرتا ہوں۔ والحمد للہ رب العالمین۔ میں آپ کی خدمت اقدس میں اپنے بیٹے ارجی بن اسمح کو حاضر کرتا ہوں۔ اے خدا کے رسول اگر آپ حکم فرمائیں تو میں بھی آپ کی خدمت مبارک میں حاضر ہو جاؤں۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ جو کچھ آپ نے فرمایا وہ حق و صدق ہے۔ والسلام علیکم یا رسول اللہ“

**۹۔** میں شاہ جبشنے نجاشی کی رحلت ہوئی۔

(مدارج النبوة، شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۳۷۶)

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ جس دن نجاشی بادشاہ نے وفات پائی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے صحابہ کرام سے فرمایا کہ آج تمہارے بھائی مرد صالح اسمح نے وفات پائی۔ اٹھوا ورنماز جنازہ پڑھو، اور اپنے بھائی کے لئے استغفار کرو۔ اس کے بعد ہم حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پیچھے کھڑے ہو گئے اور نماز جنازہ ادا کی گئی۔

(مدارج النبوة، اردو، جلد ۲، ص ۲۳۷)

## نوٹ:

احناف کے نزدیک غائبانہ نماز جنازہ جائز نہیں، نجاشی بادشاہ کی نعش اگرچہ ملک جبشہ میں تھی لیکن حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے وہ غائب نہیں تھی، بلکہ آپ اپنے عاشق کو اپنی آنکھوں کے سامنے دیکھ رہے تھے۔

بخاری شریف کی ایک حدیث میں ہے کہ حضرت جبریل علیہ السلام نجاشی کی نعش کو حضور کے سامنے لے آئے تھے۔ علامہ واقدی رضی اللہ عنہ اپنی تفسیر میں حضرت سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے نجاشی کے جنازہ کو پیش نظر کر دیا گیا۔ یہاں تک کہ آپ نے ملاحظہ فرمکر نماز پڑھی اور مقتدر یوں یعنی جماعت والوں کے لئے جنازہ دیکھنا شرط نہیں۔

حضرت ام المومنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ نجاشی کی قبر سے ہمیشہ نور کی شعاعیں نکلتی دیکھی گئیں۔ (شوہد النبوة، از: علام نور الدین جامی، اردو، ص ۱۹۱)

(۲) ہرقل، شاہ روم کے اسلام لانے میں اختلاف ہے، بعض نے کہا ہے کہ وہ اپنے قوم کے ڈر کی وجہ سے اپنا اسلام لانا ظاہر نہ کرتا تھا، بلکہ خفیہ طور پر ایمان لایا تھا۔ (واللہ تعالیٰ اعلم) تاہم شاہ روم ہرقل حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا گرویدہ تھا۔ اور اس نے حضور کی تعظیم و توقیر بجالانے میں کمال عقیدت کا اظہار کیا تھا۔

(۳) کسری شاہ فارس، جس کا نام پرویز بن ہرمز بن نوشیر والا تھا۔ جب اس کے پاس حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مکتوب گرامی (مبارک خط) پہنچا تو اس نے گستاخانہ رویہ اختیار کرتے ہوئے مکتوب گرامی کو پارہ پارہ کر دیا۔ بعدہ اس نے اپنے بیکن کے حاکم باذان کو حکم نامہ لکھا کہ ایسا نہ کیا ہے کہ ایک شخص ملک عرب جماز میں نبوت کا دعویٰ کرتا ہے۔ الہذا لازم ہے کہ دو ہر و سہ مند شخص کو اپنی طرف سے بھیجو۔ تاکہ انہیں گرفتار کر کے باندھ کر میرے سامنے

لے آئیں۔ پرویز کی طرف سے یہ حکم سنتے ہی حاکم یمن باذان نے باتویہ اور خرخہ نام کے دو شخصوں کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں اس مضمون کا خط لکھ کر بھیجا، کہ ان شخصوں کے ساتھ کسریٰ کے پاس پہنچو۔ اس نے تم کو بلایا ہے۔ باتویہ اور خرخہ حضور کی خدمت میں مدینہ آئے۔ حضور کو صورت حال سے آگاہ کیا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان دونوں قاصدوں سے فرمایا کہ باذان کو خبر کر دو کہ میرے پروردگار نے تیرے پروردگار کسریٰ کو قتل کر دیا ہے۔ ”سات گھنٹہ پہلے رات کا وقت تھا کہ پرویز کو اس کے بیٹے ”شیرویہ“ نے اس کا بیٹ چاک کر کے بلاک کر دیا۔ یہ ارجمندی الآخرہ کے ہی کی رات تھی۔ یہ دونوں قاصد مدنہ شریف سے روانہ ہو کر یمن پہنچ۔ اور حاکم یمن باذان کو اس بات کی خبر دی۔ اسی دوران پرویز کے بیٹے شیرویہ کا خط باذان کو پہنچا۔ جس کا مضمون یہ تھا کہ کسریٰ فارس بڑے بڑے لوگوں اور اعیان سلطنت کو بغیر جرم و خیانت کے مارڈا تھا۔ اور مملکت کی جماعت عظیمہ کے درمیان تفرقہ اندازی کرتا رہتا تھا۔ اس بنابری میں نے اسے قتل کر دیا ہے۔ جب حاکم باذان نے یہ خط پڑھا تو کہا کہ بیٹک حضور نبی مرسل اور رسول صادق ہیں۔ وہ اسلام میں داخل ہوا۔ اور اہل یمن کے بہت لوگ مسلمان ہو گئے۔

(شوہد النبوة، اردو، جلد ۲، ص ۳۸۶) ☆ الحصائص الکبیریٰ، از: امام جلال الدین سیوطی، اردو، جلد ۲، ص ۳۷۹

شیرویہ نے حاکم یمن باذان کو خط لکھا اس میں اس نے صاف تاکید کر دی تھی کہ ”اس صاحب دولت سے“ کہ جنہوں نے زمین عرب و عجم میں دعویٰ نبوت فرمایا ہے، ”قطعًا تعرض نہ کرنا“۔

(مارج النبوة، اردو، جلد ۲، ص ۳۸۶)

(۲) مقوس شاہ مصر اور اسکندریہ، حالاں کہ ایمان نہ لایا، لیکن اس نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قاصد حضرت حاطب بن ابی بلتعہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بہت ہی ادب و

احترام کیا، اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں بہت سے تھائے بھیجے۔ حضور کے لئے ہزار مثقال سونا، نہیاں کا شہدا یک دل دل حضور کی سواری کے لئے، ایک دراز گوش اور چار کنیزیں بھیجی تھیں۔ ان چار کنیزوں میں ام المؤمنین حضرت سیدہ مریم قبطیہ تھیں۔ جو ایمان لا کیں اور انہیں حضور کی زوجیت کا شرف حاصل ہوا۔ جن کے بطن اطہر سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صاحزادے حضرت ابراہیم تولد ہوئے تھے۔ دوسری کنیز بہن ان کی شیرین تھیں، وہ بھی ایمان لا کیں، اور حضور نے ان کو حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زوجیت میں دے دیا۔ اور ان سے عبد الرحمن بن حسان پیدا ہوئے۔ دل دل کو حضور نے اپنے تصرف میں رکھا۔ یہ دل ایک سفید اونٹ تھا۔ جو حضور کے بعد حضرت علی اور حضرت علی کے بعد حضرت سیدنا امام حسن کی سواری کے کام میں آتا تھا۔ دراز گوش کہ جس کا نام عفیر یا یعقور تھا اس پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کبھی کبھی سواری فرماتے تھے۔ اس دراز گوش کو حضور سے اتنی محبت تھی کہ حضور کے پردہ فرمانے کے بعد اس نے حضور کے غم و فراق میں ایک کنویں میں ڈوب کر اپنی جان دے دی۔

(مدارج النبوة، جلد ۲، ص ۳۸۸) ☆ شوہد النبوة، اردو، ص ۱۷

(۵) ولی عمان، فروت بن عمر والحدامی، ایمان لایا۔ اور بہت سے تھائے بھی حضور اقدس میں ارسال کئے۔ ان کے اسلام لانے کی اطلاع قیصر کو ملی تو اس نے فروت بن عمر کو عہدے سے معزول کر دیا اور قید میں ڈال دیا۔ لیکن حضرت فروت اسلام پر اس سختی سے کار بندر ہے کہ زندگی میں ان کا انتقال ہوا۔

(شوہد النبوة، اردو ترجمہ، ص ۱۷) مذکورہ رئیسان عجم کے علاوہ بہت سے ممالک کے سلاطین، حاکم اور بادشاہوں کے حالات کے مطالعہ سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ بقول حضرت رضا بریلوی ”تیرے بے دام کے بندے ہیں رئیسان عجم“، حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے رعب و بد بہ کا یہ عالم تھا کہ دنیا کے بڑے بڑے بادشاہ اپنے آپ کو ان کا غلام کہتے تھے۔

شعر کے مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ ”تیرے بے دام کے بندے ہیں ہزار ان عرب“ اور یہ ایک ایسی حقیقت ہے کہ جو ایک مرتبہ بھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مجال جہاں آ را کا دیدار کر لیتا تھا وہ حضور کا ایسا عاشق ہو جاتا تھا کہ اس کے نزدیک کائنات کی کوئی بھی چیز حضور سے بڑھ کر محظوظ نہ تھی۔

حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ زمانہ جاہلیت میں اپنی والدہ کے ساتھ نہال جا رہے تھے۔ راستہ میں بتوقیں نے اس قافلے کو لوٹا۔ اور حضرت زید کو غلام بنا کر مکہ کے بازار میں فروخت کر دیا۔ حکیم بن حرام نے حضرت زید کو اپنی پھوپھی حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے لئے خریدا۔ جب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا نکاح ام المؤمنین حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے ہوا تو حضرت خدیجہ نے حضرت زید کو حضور کی خدمت میں لبوڑہ یہ پیش کیا۔ اور حضرت زید تب سے حضور کی خدمت اقدس میں رہنے لگے۔ ادھر حضرت زید کے والد کو حضرت زید کے فراق کا بہت صدمہ تھا۔ وہ اپنے بیٹے کے فراق میں روئے تھے۔ اور اشعار کہا کرتے تھے۔ ان کو یہ بھی نہیں معلوم تھا کہ حضرت زید زندہ ہیں، یا انتقال کر گئے ہیں۔ اور اگر زندہ ہیں تو کہاں ہیں؟ یہ بھی معلوم نہیں تھا۔ لیکن پھر بھی وہ حضرت زید کو مسلسل تلاش کر رہے تھے۔ اور اپنے رشتہ داروں کو بھی حضرت زید کی جستجو میں لگا رکھا تھا۔ اتفاق سے ان کی قوم کے چند لوگ حج کو گئے۔ اور مکہ معظمہ میں ان کو حضرت زید مل گئے۔ انہوں نے حضرت زید کو پیچاں لیا۔ اور حضرت زید کو ان کے والد کا حال سنایا۔ ان کے شعر سنائے اور یاد و فراق کی داستان سنائی۔ حضرت زید نے اس قافلے والوں کے ساتھ اپنے والد کو تین اشعار بھیجے۔ جن کا مطلب یہ تھا کہ میں مکہ معظمہ میں خیریت سے ہوں۔ حضرت زید کے والد کو جب یہ پتہ چلا کہ حضرت زید مکہ معظمہ میں ہیں تو حضرت زید کے والد اور پچاحدیہ کی رقم لے کر ان کو غلامی سے چھڑانے کی خاطر مکہ معظمہ پہنچے۔ وہاں جا کر حضرت زید کا پہنچ معلوم کیا، اور حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ اے ہاشم کی اولاد! اور اپنی قوم کے سردار! تم

لوگ حرم کے رہنے والے ہو۔ اللہ کے گھر کعبہ کے پڑو سی ہو، تم خود قیدیوں کو رہا کرتے ہو، بھجوکوں کو کھانا کھلاتے ہو، ہم اپنے بیٹی کی طلب میں تمہارے پاس آئے ہیں۔ ہم پر احسان و کرم فرمائیں۔ فدیہ کی رقم قبول کرو اور اس کو رہا کر دو۔ بلکہ جو فدیہ ہو اس سے بھی زیادہ لے لو۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”بس اتنی سی بات ہے؟“ عرض کیا حضور بس یہی عرض ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اگر وہ تمہارے ساتھ آنا چاہے تو بغیر فدیہ ہی کے وہ تمہاری نذر ہے۔ حضرت زید بلاعے گئے۔ حضور نے فرمایا کہ اے زید کیا تم ان کو پہچانتے ہو؟ حضرت زید نے کہا جی ہاں۔ پہچانتا ہوں۔ یہ میرے والد اور یہ میرے چچا ہیں۔ حضور نے فرمایا کہ تمہیں اختیار ہے اگر میرے پاس رہنا چاہتے ہو تو میرے پاس رہو۔ اور اگر ان کے ساتھ جانا چاہتے ہو تو اجازت ہے۔ حضرت زید نے عرض کیا کہ حضور میں آپ کے مقابلے میں بھلاکی کو پسند کر سکتا ہوں؟ آپ ہی میرے لئے سب کچھ ہیں۔ حضرت زید کے والد نے کہا کہ اے بیٹے! غلامی کو آزادی پر ترجیح دیتے ہو؟ حضرت زید نے کہا کہ ہاں۔ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم میں ایسی بات دیکھی ہے کہ جس کے مقابلے میں کسی چیز کو پسند نہیں کرتا۔ حضور نے جب یہ جواب سنا تو حضرت زید کو گود میں لے لیا۔ اور فرمایا کہ میں نے اس کو اپنائیا۔ حضرت زید کے والد اور چچا بھی یہ منظر دیکھ کر بہت خوش ہوئے۔ اور خوشی سے ان کو حضور کی خدمت میں چھوڑ کر چلے گئے۔ (تاریخ خمیس) حضرت زید اس وقت بچے تھے۔ اور بچپن کی حالت میں سارے گھر بار، عزیز و اقارب کو حضور کی غلامی پر قربان کر دینا پسند فرمایا۔

صرف حضرت زید ہی نہیں بلکہ عرب کے بڑے بڑے بہادر، دانا، شجاع، جو ایک زمانے میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خون کے پیاس سے تھے۔ جب ان پر زنگاہ مصطفیٰ پڑی تو بقول حضرت رضا بریلوی ”تیرے بے دام کے بندے“، یعنی بلا زنجیر و جال کے قیدی بن گئے۔ یعنی عشق رسول میں دیوانہ ہو کر ”اسیرِ مصطفیٰ“ بن کر اسلام کی مخلصانہ خدمات کرنے کے لئے اپنی جانیں پیش کیں۔ مشاً: حضرت امیر المؤمنین عمر بن الخطاب، حضرت عباس بن

(29)

جو گدا دیکھو لیے جاتا ہے توڑا نور کا  
نور کی سرکار ہے کیا اس میں توڑا نور کا

**حل لغت:**

گدا: فقیر، بھکاری، منگتا، مانگنے والا۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۸۲) ☆ لغات کشوری، ص ۲۱۰ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۲

توڑا: کمی، قلت، نقصان، خسارا، ٹوٹا، اشرافیوں کی تھیلی یا روپیوں کی تھیلی، سونے یا چاندی کی زنجیر جو گلے میں پہنٹے ہیں، سونے اور چاندی کی زنجیر جو پگڑی میں لپیٹتے ہیں، مل کی لمبی لکڑی جس کے دونوں طرف بیل جوتتے ہیں، ریت کا جزیرہ جو سمندر میں بن جائے، بندوق داغنے کا فتیلہ، رسی کا لکڑا، ناج میں گیت کا سلسلہ توڑ کر کوئی اور حرکت کرنا۔

(فیروز الگات، ص ۳۹۰)

سرکار: حکومت، گورنمنٹ، آقا، مالک، سردار، شاہی دربار، عدالت، بارگاہ، بے تکلف معشوق ویار۔

پہلے مصروع میں جو لفظ ”توڑا“ ہے اس کا مطلب ”روپیوں کی تھیلی“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں جو لفظ ”توڑا“ ہے اس کا مطلب ”کمی اور قلت“ ہے۔

## شعر کی تشرح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے آقا و مولیٰ جان عالم، قاسم نعمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ پیکس پناہ میں تقسیم ہونے والی نعمتوں اور

عبدالمطلب، حضرت حمزہ بن عبدالمطلب وغیرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم، ملک عرب کے بڑے بڑے قبائل شمع رسالت کے پروانے بن گئے۔ اور اپنی جاں ثاری کا ثبوت پیش کیا۔ مثلاً: قبیلہ بنی شقیف، قبیلہ عبد القیس، قبیلہ دوس، قبیلہ بنی سلیم، قبیلہ طے، قبیلہ حضرموت، قبیلہ بنو اشعر، قبیلہ مزینہ، قبیلہ شیبان، قبیلہ عذرہ، قبیلہ اہل جرش، قبیلہ بنی فزارہ، قبیلہ مرہ بن قیس، قبیلہ بنی دار، قبیلہ تجیب، قبیلہ سلامان، قبیلہ محارب، و دیگر عرب کے اہم قبائل و ارکان سے آپ کی غلامی کا پٹا اپنی گرد़ن میں ڈال کر اپنا سب کچھ آپ کے قدموں پر قربان کرنے کے لئے ہمہ وقت مستعد رہتے تھے۔

تعجب کی بات تو یہ ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی دشمنی ہی جن کا مقصد حیات تھا۔ اور جنہوں نے حضور کی ایذا رسانی میں کوئی کسر باقی نہ رکھی تھی۔ ایسے سخت اور کثر دشمنوں کی اولاد حضور کی محبت میں دیوانہ تھی۔ مثلاً: عاص بن واکل کے فرزند حضرت عمر و بن عاص، ولید بن مغیرہ کے فرزند حضرت خالد بن الولید، عتبہ بن ربیعہ کے فرزند حضرت ابو حذیفہ، ابو لهب کے فرزند عتبیہ، ابی ابن سلول منافق کے فرزند جن کا نام بھی عبد اللہ تھا۔ ابو جہل کے فرزند حضرت عکرمہ وغیرہ ان تمام حضرات کی جاں ثاری اور خدمت اسلام کتب تاریخ و سیر میں سونے کے حروف سے منقش ہے اور ان حضرات کی سوانح حیات کو پیش نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا ہے:

تیرے بے دام کے بندی ہیں ہزار ان عرب



رحمتوں کا تذکرہ اور ان کی مدح و شناختے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ مرے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا جود بار ہے اس دربار کی شان یہ ہے کہ وہاں کا ہر گدا اور سوالی اپنا سوال پورا ہوتا پاتا ہے۔ ہر گدا نور کی بارگاہ سے نور کا توڑا (اشرفیوں یا روپیوں کی تھیلی) لئے ہوئے ہی جاتا ہے۔ یہاں کسی کو بھی محروم و نامرادوں پس نہیں پھرایا جاتا۔ کیوں کہ یہ نور کی بارگاہ ہے کہ اس سرکار کے خزانے میں کبھی کمی و قلت نہیں آتی۔ پوری کائنات کے سوالی اپنے خالی دامن اور خالی جھولیاں پھیلائے اس بارگاہ میں آتے ہیں اور ہر ایک کا دامن گوہ مراد سے بھر دیا جاتا ہے۔ لیکن اس کے باوجود بھی اس بارگاہ کے خزانے میں کوئی توڑا (کمی، قلت، یا نقصان) نہیں آتا۔ لاکھوں کروڑوں، اربوں بلکہ بے شمار سوالی کیوں نہ ہوں۔ یہاں خزانہ ختم ہو جائے یا کم ہونے کے خوف سے کسی کو محروم نہیں رکھا جاتا۔ یہ نور کی سرکار کا نورانی خزانہ ہے۔ یہ وہی سرکار ہے جہاں سے اللہ کی رحمتیں اور نعمتیں بُٹی ہیں۔ اس شعر میں لفظ ”توڑا“ کا استعمال دو مرتبہ کیا گیا ہے۔ مصرع اول میں جو لفظ ”توڑا“ ہے اس سے مراد روپیوں کی تھیلی، یا حصہ ہے۔ اور مصرع ثانی میں جو لفظ ”توڑا“ ہے اس کے معنی نقصان، قلت، کمی، خسارا، ٹوٹا وغیرہ ہیں۔ دونوں لفظ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھنیس کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے ”جو گدا“ استعمال کر کے شعر کی معنویت میں اضافہ کر دیا ہے۔ لفظ ”جو“ کا گدا کے ساتھ اضافہ کر کے آپ نے اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دریائے جود و کرم کی فراوانی اور وسعت کا ذکر کیا ہے۔ لغت میں لفظ ”جو“ کے متعدد معنی ہیں۔ جو، جو شخص، جوبات، جوقدر، جیسا، جو کوئی، جو کچھ، جس وقت، جب کہ وغیرہ۔ (فیروز للغات، ص ۷۲۶)

اب ان متفرق معنوں میں لفظ ”جو“ کے ساتھ ”گدا“ کی اضافت کر کے شعر کے معنی

کریں گے تو متعدد ہوں گے۔ مثلاً:

جو شخص بھی اس دربار کا سوالی بن کر آئے۔  
جو چیز اور جوبات کا اس دربار میں سوال کیا جائے۔  
جو قدر یعنی جتنی بھی تعداد میں گدا آکر سوال کریں۔  
جبیسا بھی سوالی ہو۔  
جو بھی سوال ہو۔  
جس وقت بھی سوالی آئے اور  
جب بھی سوالی آئے تو اس وقت یہ نہیں دیکھا جاتا کہ کون شخص ہے، کیا چیز مانگ رہا ہے، کیسا اور کون سا سوال ہے، کس وقت سوال کر رہا ہے؟ بلکہ صرف یہ دیکھا جاتا ہے کہ آنے والا سوالی ہے اور اس کا سوال پورا کر دو۔ یہ سچی بادشاہ کا دربار ہے، یہاں صرف سخاوت ہی سے کام لیا جاتا ہے۔ بخل اور ہاتھ تنگ کرنا یہاں کے دستور میں شامل نہیں، کیوں کہ ان کے خالق، خالق کائنات نے ان کو اپنے خزانوں کا مالک اور فاسم بنادیا ہے۔ حقیقتہ اللہ تبارک و تعالیٰ ہی دیتا ہے لیکن تقسیم اللہ کے محبوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں:  
حدیث میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں ”وَاللَّهُ يُعْطِيْ وَأَنَا قَاسِمُ“، یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ عطا فرماتا ہے اور میں تقسیم کرتا ہوں۔

رب ہے معطی یہ ہیں قسم رزق اس کا ہے کھلاتے یہ ہیں  
اس کی بخشش ان کا صدقہ دیتا وہ ہے دلاتے یہ ہیں  
(از: حضرت رضا بریلوی)

بخاری اور مسلم نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت فرمایا کہ حضور اقدس، مالک خزانوں ارض و سماء، صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”بِيَنَنَا آنَا نَائِمٌ إِذْ جِئْنَى بِمَفَاتِيحَ خَرَائِنِ الْأَرْضِ فَوُضَعَتْ فِي يَدَىِ“، یعنی میں سور ہاتھا کہ تمام

خزانہ زمین کی کنجیاں لائی گئیں اور میرے دونوں ہاتھوں میں رکھ دی گئیں۔

(الامن والعلیٰ لانتی المصطفیٰ بدفع البلا، از: امام احمد رضا بریلوی، ص ۵۷)

بخاری اور مسلم نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ایک دن میں محاستراحت تھا کہ اچانک زمین کے خزانوں کی کنجیاں لائی گئیں اور میرے آگے رکھی گئیں۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تو دنیا سے تشریف لے گئے مگر تم لوگ زمین کے خزانوں کو نکالتے ہو۔ (خصائص کبریٰ، از: امام اجل، علامہ جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۲۲۰)

امام اجل سیدی ابن حجر کی قدس سرہ اپنی کتاب ”جوہ منظوم“ میں فرماتے ہیں کہ

”وَأَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلِيفَةُ اللَّهِ الَّذِي جُعِلَ خَرَائِنُ كَرْمِهِ وَمَوَائِدَ نِعَمِهِ طُرَحَ يَدِيهِ وَتَحْتَ إِرَادَتِهِ يُعْطَى مِنْهَا مَنْ يَشَاءُ وَيَمْنَعُ مَنْ يَشَاءُ“

ترجمہ: بے شک نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ کے وہ خلیفہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کرم کے خزانے اور اپنی نعمتوں کے خوان حضور کے دست و قدرت کے فرماں بردار اور حضور کے زیر حکم وارادہ و اختیار کر دیئے ہیں کہ جسے چاہیں عطا فرمائیں۔ اور جسے چاہیں نہ دیں۔

(برکات الامداد اہل الاستمداد، از: اعلیٰ حضرت، ص ۸)

علامہ علی قاری علیہ رحمۃ الباری ”مرقاۃ“ میں فرماتے ہیں کہ:

”إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى مَكَنَهُ مِنْ إِعْطَاءِ كُلِّ مَا أَرَادَ مِنْ خَرَائِنِ الْحَقِّ“

ترجمہ: اللہ تبارک و تعالیٰ نے بے شک حضور کو قدرت بخشی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے خزانوں میں سے جو کچھ چاہیں عطا فرمائیں۔

(برکات الامداد، ص ۸)

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم اور عطا سے تمام خزانہ دنیا اور آخرت کا مختار بنایا ہے۔ اس تعلق سے متعدد احادیث سے دفاتر بھرے پڑے ہیں۔ جن

تمام احادیث کا ذکر یہاں پر ممکن نہیں۔ لہذا چند احادیث پر اکتفاء کیا گیا ہے جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام خزانوں کے مالک ہیں۔ اب چند روایات وہ پیش کر رہا ہوں کہ اس سرکار عالیٰ میں سوال کرنے والا اپنی مراد کسی طرح حاصل کرتا ہے۔ بڑے سے بڑا سوال ہو، یا چھوٹے سے چھوٹا سوال ہو، ہر سوال کو شرف قبولیت و عطا سے نوازا جاتا ہے۔

فقیہ ابو محمد شبیلی بیان کرتے ہیں کہ اہل غربناطہ میں سے ایک شخص کو ایسا مرض لاحق ہو گیا کہ اطباء اس کے علاج سے عاجز اور شفاء سے مایوس ہو گئے، وزیر ابو عبد اللہ محمد بن ابی الحصال نے ایک نامہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے نام لکھا۔ اور اس خط میں مریض کی شفا کے لئے اشعار میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے توسل کیا۔ اور مدینہ منورہ جانے والے ایک شخص کے ہاتھ بھیج دیا۔ جب وہ اشعار حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے روپہ پاک پر پڑھے گئے تو یہاڑا پنے وطن میں اسی وقت تندرست ہو گیا۔ کہ گویا وہ بھی یہاڑی نہ ہوا تھا۔

(وفاء الوفاء، جلد ۲، ص ۳۳۰)

ابو محمد عبد اللہ بن محمد ازدی کمال جو ملک اندرس کے رہنے والے تھے۔ وہ ایک نیک شخص تھے۔ بیان کرتے ہیں کہ اندرس میں ایک شخص کا بیٹا قید ہو گیا۔ وہ اپنے بیٹے کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے فریاد کرنے کے لئے اپنے شہر سے نکلا۔ راستے میں اس کا کوئی واقف اسے ملا۔ اور پوچھا کہ کہاں جاتے ہو؟ اس شخص نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے فریاد کرنے جاتا ہوں، کیوں کہ رومیوں نے میرے بیٹے کو گرفتار کر لیا ہے۔ اور تین سو دینا رزوفیہ قرار دیا ہے۔ رقم ادا کرنے کی مجھ میں استطاعت نہیں۔ اس واقف نے اس شخص سے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے استغاثہ ہر جگہ مفید نہیں، مگر وہ نہ مانا۔ جب وہ مدینہ منورہ میں پہنچا تو روضہ اقدس پر حاضر ہو کر اپنا حال عرض کرنے لگا۔ اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے توسل کیا۔ بعدہ اس نے مدینہ منورہ میں ہی خواب میں دیکھا کہ رسول

الله صلی اللہ تعالیٰ علیہ سلم اس سے فرمائے ہیں کہ تم اپنے دُن کو لوٹ جاؤ جب وہ اپنے شہر واپس آیا، تو اپنے بیٹے کو موجود پایا۔ اس نے اپنے بیٹے سے اس کی رہائی کا حال دریافت کیا تو بیٹے نے کہا کہ فلاں رات میں مجھ کو اور بہت سے قیدیوں کو خدا نے تعالیٰ نے رہائی دی۔ وہ رات وہی تھی جس میں اس کا باپ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ سلم کے روضہ اقدس پر حاضر ہوا تھا۔ (شوہد الحجۃ، بحولہ سیرت رسول عربی، از: علامہ محمد نور بخش توکلی، ص ۲۷)

اب ناظرین کی خدمت میں ایک ایسا واقعہ جو ایک مستند کتاب ”وفاء الوفاء“ کے مصنف، عالم جلیل، علامہ سہودی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا ذاتی تجربہ ہے اور یہ واقعہ انھوں نے اپنی کتاب ”وفاء الوفاء“ میں نقل فرمایا ہے۔ ایک معمولی اور چھوٹی سی ضرورت کا سوال بھی دربار رسالت سے کس طرح پورا ہوتا ہے؟ ملاحظہ فرمائیں۔

علامہ سہودی علیہ الرحمہ اپنا واقعہ بیان کرتے ہیں کہ میں مسجد بنوی میں تھا۔ مصر کے حاجیوں کا قافلہ تجارت کوآیا۔ میرے ہاتھ میں خلوت کی کنجی تھی۔ جس میں میری کتابیں تھیں۔ ایک مصری عالم نے مجھ سے کہا کہ میرے ساتھ روضہ شریف چلو، میں ان کے ساتھ گیا اور جب میں واپس آیا تو میرے کمرے کی کنجی گم ہو گئی، میں نے ہر چند مختلف جگہ تلاش کی مگر نہ ملی۔ مجھ کو سخت پریشانی لاحق ہوئی، کیوں کہ مجھے کمرے کی کنجی کی سخت ضرورت تھی۔ واپس میں روضہ اقدس پر حاضر ہوا۔ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ سلم کی بارگاہ میں عرض کیا کہ ”یا سیدی! یا رسول اللہ! میرے خلوت (کمرہ) کی کنجی گم ہو گئی ہے، مجھے اس کی ضرورت ہے، میں دروازے سے مانگتا ہوں“، یہ عرض کر کے میں واپس آیا تو دیکھتا ہوں کہ ایک لڑکا جس کو میں پہچانتا تھا۔ وہ میرے کمرے کے قریب کھڑا ہے اور اس کے ہاتھ میں وہ کنجی ہے۔ میں نے اس لڑکے سے پوچھا کہ تمہیں یہ کہاں سے ملی؟ اس نے جواب دیا کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ سلم کے مواجہہ شریف کے پاس تھی، میں نے وہاں سے اٹھا لی۔

ناظرین غور کریں کہ کائنات کی اعلیٰ وارفع سرکار میں مانگنے والے نے صرف کنجی کا

سوال کیا، تو اس سوال کو بھی خلاف شان نہ سمجھا گیا بلکہ سائل کی ضرورت کو ملحوظ رکھتے ہوئے وہ سوال بھی پورا کر دیا گیا۔ ایسا عظیم المرتبت شہنشاہ کہ جس کی شہنشاہی کے سامنے دنیا کے بادشاہ ایک فقیر کی بھی حیثیت نہیں رکھتے، اس شہنشاہ نے اپنی ظاہری حیات میں دنیا کو تواضع و انکساری کا پیغام اور درس دیا۔ اور اب پرده فرمانے کے بعد بھی اپنے خلق عظیم سے خلق خدا کو بہرہ مندر فرمائے ہیں۔ آج اگر کوئی دنیوی بادشاہ یا سیاسی لیڈر یا حکومت کے کسی منستر کے پاس یہ شکایت کرے کہ میرے مکان کی چاپی کھو گئی ہے۔ براہ کرم آپ میری مدد کرتے ہوئے، چاپی تلاش کر دو، تو اس سائل کو دھکے مار کر بابر چینک دیں گے کہ کیا ہمارے پاس اور کوئی کام نہیں؟ یہی کام رہ گیا ہے کہ تمہارے مکان کی چاپی تلاش کروں، منستر صاحب کا دماغ چوتھے آسمان پر پہنچ جائے گا۔ اتنا چھوٹا اور معمولی سوال وہ اپنی شان کے خلاف تصور کرے گا کہ میں اتنا بڑا منستر اور ایسا معمولی کام کروں! لیکن شہنشاہ کو نین صلی اللہ علیہ وسلم کے دربار ہر کس پرور میں سائل کا ہر سوال پورا کیا جاتا ہے۔ چاہے چھوٹا ہو یا بڑا، یا چاہے کسی بھی معاملے سے تعلق رکھتا ہو۔

ابو عبد اللہ محمد بن زرعة صوفی ذکر کرتے ہیں کہ میں اور میرے والد ابو عبد اللہ بن حنیف شیراز سے مدینہ منورہ آئے، ہم رات کو بھوکر رہے میں ابھی بالغ نہ ہوا تھا۔ اور مجھے شدت کی بھوک لگی تھی۔ لہذا میں اپنے والد سے بار بار کہتا تھا کہ میں بھوکا ہوں۔ میرے والد نے قبر شریف پر حاضر ہو کر عرض کیا۔ ”یا رسول اللہ! آج رات میں آپ کا مہماں ہوں“، یہ کہہ کر میرے والد مراقب ہو گئے۔ کچھ دیر کے بعد انہوں نے اپنا سراٹھا یا تو کبھی روتے اور کبھی ہنسنے تھے۔ ان سے سبب دریافت کیا تو فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ نے کچھ درہم میرے ہاتھ میں رکھ دیئے تھے جو کھولا تو اس میں وہ درہم موجود تھے۔ اللہ تعالیٰ نے ان درہموں میں اتنی برکت دی کہ ہم شیراز (ایران) آگئے اور وہاں بھی ان میں سے خرچ کرتے رہے۔  
(سیرت رسول عربی، ص ۲۸)

علامہ سکھودی اپنی مسموعات میں بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں نے سید شریف ابو محمد عبدالسلام بن عبد الرحمن حسینی فارسی کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ میں مدینہ منورہ میں تین دن رہا۔ مجھے کھانے کو کچھ نہ ملا، میں نے مسجد میں منبر شریف کے پاس دو گانہ ادا کر کے یوں عرض کیا کہ اے میرے جد اکرم! میں بھوکا ہوں، اور آپ سے ثرید (ایک قسم کا کھانا) مانگتا ہوں۔ یہ عرض کر کے میں سو گیا، ناگاہ ایک شخص نے مجھے جگا دیا۔ میں نے دیکھا کہ اس کے پاس ایک لکڑی کا پیالہ ہے۔ جس میں ثرید، کھی، مصالحہ، اور گوشت ہے۔ اس نے مجھے کہا کہ کھالو، میں نے پوچھا کہ تم یہ کھاں سے لائے ہو؟ اس نے جواب دیا کہ میرے بچے تین دن سے اسی کھانے کی تمنا کرتے تھے۔ آج اللہ تعالیٰ نے کچھ کشاش کر دی تو میں نے یہ کھانا تیار کیا۔ پھر میں سو گیا میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا کہ فرمار ہے ہیں کہ تمہارا ایک بھائی مجھ سے اسی کھانے کی آرزو کرتا ہے، تم اس میں سے اسے بھی کھلاؤ۔ (سیرت رسول عربی، ص ۳۰۷)

منور فرمایا، اور تاقیامت منور فرماتے رہیں گے۔ اس نور کی سرکار سے ہمیشہ نور کی خیرات تقسیم ہوتی رہی ہے، لیکن اس نوری سرکار کے خزانے میں کبھی کمی، قلت، خسارہ یا ٹوٹا نہیں آتا۔ بلکہ برکت ہی برکت ہے۔ کچھ واقعات احادیث کی روشنی میں پیش خدمت ہیں کہ جن کے مطالعہ سے معلوم ہوگا کہ نور مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی برکتیں کتنی عظیم ہیں۔

ابن سعد، بیہقی اور ابوالنعیم نے بطریق ابوالعلیٰ یہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے کہ لوگ سخت بھوک میں بمتلا تھے، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ اے ابو ہریرہ! تمہارے پاس کچھ ہے؟ میں نے عرض کیا ہاں یا رسول اللہ! تو شہزادان میں کچھ کھجور یہیں ہیں، فرمایا انہیں میرے پاس لے آؤ، پھر جب وہ تو شہزادان حضور کی خدمت میں لے کر آیا۔ تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک تو شہزادان میں ڈالا۔ اور ایک مٹھی کھجور یہیں نکال کر برکت کی دعا مانگی، پھر دس دس آدمیوں کو بلا یا، یہاں تک کہ تمام لشکر سیر ہو گیا۔ اس کے بعد حضور نے مجھ سے فرمایا کہ جو کچھ تم لائے تھے اسے لے جاؤ اور حفاظت سے رکھلو۔ جب تمہیں ضرورت ہواں تو شہزادان میں اپنا ہاتھ ڈال کر نکال لینا۔ نہ کبھی اسے شمار کرنا، نہ کبھی تو شہزادان کو والٹ کر جھاڑنا، تو میں جتنا لایا تھا اس سے زیادہ پایا۔ اس کے بعد میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تمام مدت حیات اور حضرت ابو بکر صدق اور حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے زمانہ خلافت تک اس میں سے کھاتا اور کھلاتا رہا۔ پھر جب حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ تعالیٰ عنہ شہید کئے گئے اور میرا گھر لوٹا گیا تو وہ تو شہزادان مجھ سے جاتا رہا۔ حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے کتنے ہی ورن کھجور یہیں نکال کر راہ خدا میں اس تو شہزادان سے تقسیم کی ہیں یا اونٹ پر لا د کر دی ہیں۔ علماء و محدثین فرماتے ہیں کہ جب حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنا تو شہزادان لے کر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے تب اس تو شہزادان میں اکیس دانوں سے زیادہ کھجور یہیں نہ تھیں۔

(مدارج النبأة، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۳۲۱ ☆ خصائص کبریٰ، از: امام

جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۲۷)

نوٹ:

”وقت ایک وزن کا ناپ ہے۔ ساٹھ صاع کا ایک وقت ہوتا ہے اور ایک صاع کے ساڑھے چار سیر یعنی ایک وقت = ۲۷۰، سیر پرانے وزن کا مش ایک کلوگرام کے ہوتا ہے۔“ حاکم اور نبیق نے حضرت نوبل بن حارث بن عبدالمطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ انہوں نے اپنی شادی کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مدد چاہی، حضور نے انہیں تیس صاع بومرحمت فرمائے، حضرت نوبل فرماتے ہیں کہ ہم نے اس بوجو کو چھ مہینے تک کھایا۔ اس کے بعد ہم نے اس کو ناپا (وزن کیا) تو اتنا ہی پایا جتنا کہ ہم نے رکھا تھا۔ میں نے اس کا تذکرہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کیا تو آپ نے فرمایا کہ تم نہ ناپتے تو تم ساری زندگی اس سے کھاتے رہتے۔ (خصائص کبریٰ، اردو، جلد ۱، ص ۱۲۹)

امام بخاری اور مسلم نے غزوہ خندق کے ضمن میں حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ حضرت جابر فرماتے ہیں کہ میں اپنی بیوی کے پاس آیا، ان سے پوچھا کہ کیا تمہارے پاس کچھ کھانا ہے؟ کیوں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ کے چہرہ انور پر سخت بھوک کے آثار ہیں تو میری بیوی نے ایک تھیلا نکالا، جس میں ایک صاع جو تھے۔ اور ایک فربہ بکری کا بچہ تھا۔ میں نے ذبح کیا۔ بیوی نے جو کا آٹا پیسا، گوشت کے ٹکڑے کر کے دیپجی میں چڑھا کر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا یا رسول اللہ! میں نے ایک بکری کا بچہ ذبح کیا ہے اور میری بیوی نے جو کا آٹا پیسا ہے۔ حضور اپنے چند صحابہ کو لے کر میرے غریب خانہ پر تشریف لے چلیں۔ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے باؤاز بلند تمام لشکر کو پکار کر فرمایا کہ جابر نے کھانا تیار کیا ہے، آؤ ان کے یہاں چلیں، پھر حضور نے حضرت جابر سے فرمایا کہ میرے پہنچنے تک دیپجی کو چوٹھے سے نہ اتارنا، اور

گوند ہے ہوئے آٹے کو یوں ہی رکھنا، پھر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک ہزار (ایک روایت میں بارہ سو) صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے ساتھ میرے مکان پر تشریف لائے۔ حضور نے میرے گھر آ کر آٹے اور گوشت کی ڈیگ میں اپنا العاب دہن شریف ڈال دیا۔ اور برکت کی دعا فرمائی، اور فرمایا کہ رہوٹی پکاتے رہو، اور ڈیگ سے گوشت نکالتے رہو مگر اس میں جھانک کرنے دیکھنا۔ حضرت جابر فرماتے ہیں کہ خدا کی قسم ان ہزار آدمیوں نے شکم سیر ہو کر کھایا۔ لیکن ڈیگ میں بدستور گوشت جوش مار رہا تھا اور آٹا بھی باقی تھا۔

(مدارج النبوة، جلد ۱، ص ۳۳۶)

امام بخاری نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے سوا کوئی معنوں نہیں، میں بھوک سے اپنے پیٹ پر پتھر باندھا کرتا تھا۔ ایک دن میں سرراہ بیٹھا تھا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ میرے پاس سے گزرے، میں نے ان سے قرآن کریم کی ایک آیت کے متعلق پوچھا۔ میں نے ان سے محض اس لئے پوچھا تھا کہ میری بھوک کی حالت دیکھ کر مجھے اپنے ساتھ اپنے گھر کھانا کھلانے لے جائیں۔ لیکن انہوں نے میرے سوال کا جواب دیا اور چلے گئے۔ تھوڑی دیر کے بعد حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ میرے پاس سے گزرے میں نے ان سے بھی قرآن کریم کی ایک آیت کی بابت پوچھا اور میرا ان سے پوچھنا اسی غرض سے تھا کہ وہ مجھے اپنے ساتھ لے جائیں مگر وہ بھی چلے گئے۔ اس کے بعد حضور اکرم ابوالقاسم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میرے پاس سے گزرے آپ نے مجھے دیکھا اور آپ نے میری دلی کیفیت جان کر جو میرے پھرے سے ظاہر تھی، تبسم فرمایا۔ اس کے بعد فرمایا، اے ابو ہریرہ! میں نے عرض کیا لیکن یا رسول اللہ! آپ نے فرمایا میرے ساتھ چلو اور آپ تشریف لے چلے اور میں آپ کے پیچھے پیچھے چلنے لگا۔ پھر آپ کا شانہ اقدس (مکان) کے اندر تشریف لے گئے۔ میں اندر داخل ہو گیا۔ میں نے وہاں ایک دودھ کا پیالہ پایا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے گھروالوں سے دریافت فرمایا کہ یہ دودھ کہاں سے آیا ہے؟

رسول اللہ آپ نے سچ فرمایا، پھر آپ نے مجھ سے فرمایا کہ بیٹھ جاؤ اور پیو، میں نے پیا، پھر آپ نے فرمایا اور پیو تو میں نے پیا، اور آپ برابر یہی فرماتے رہے۔ اور میں آپ کے ارشاد کی تعمیل میں پیتا رہا۔ یہاں تک کہ میں نے عرض کیا کہ قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ مبوعت فرمایا۔ اب دودھ کے گزر نے کی بھی راہ باقی نہیں ہے۔ اور میں نے وہ پیالہ حضور کو پیش کر دیا۔ حضور نے اللہ تعالیٰ کی حمد کی اور اللہ کا نام لے کر بچا ہوا دودھ نوش فرمایا۔

(خصوص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۲۳)

اسی واقعہ کو حضرت رضا بریلوی اپنے شعر میں بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

کیوں جناب بو ہریرہ کیسا تھا وہ جام شیر

جس سے ستر صاحبوں کا دودھ سے منھ پھر گیا

قارئین کرام! صرف ایک دودھ کے پیالے سے ستر حضرات نے شکم سیر ہر کر دودھ پیا۔ یہ اس بات کی گواہی ہے کہ ”نور کی سر کار ہے کیا اس میں توڑ انور کا“۔

ابونعیم نے بطريق قاسم بن عبد اللہ بن ابورافع ان کے والد سے انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی، انہوں نے کہا کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ سفر میں تھے۔ آخر شب میں قیام فرمایا۔ حضور نے فرمایا ہر شخص اپنے مشکلے میں پانی تلاش کرے تو کسی کے پاس سے پانی نہ نکلا۔ بجز ایک شخص کے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس پانی کو برتن میں الٹ دیا۔ اور فرمایا تم سب وضو کرو۔ اس وقت میں نے پانی کی طرف دیکھا تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مقدس الگلیوں کے درمیان سے پانی جوش مار رہا تھا، یہاں تک کہ تمام لشکرنے پانی پیا۔ اس کے بعد حضور نے اپنا دست مبارک اس پانی میں سے نکلا۔ تو اس میں اتنا ہی پانی موجود تھا۔ جتنا پہلی مرتبہ مشکلے سے ڈالا گیا تھا۔

(خصوص کبریٰ، اردو، جلد ۲، ص ۱۰۸)

حارث بن ابی اسامہ نے اپنی مند میں اور بیہقی اور ابو نعیم نے حضرت زیاد بن

گھروالوں میں سے کسی نے عرض کیا کہ فلاں مرد، یا فلاں عورت نے آپ کے لئے تختہ بھیجا ہے۔ حضور نے فرمایا اے ابو ہریرہ! میں نے عرض کیا بلیک یا رسول اللہ! آپ نے فرمایا کہ تم اہل صفة کے پاس جاؤ، اور انھیں میرے پاس بلا لاؤ، حضرت ابو ہریرہ نے فرمایا کہ اہل صفة اسلام کے مہمان تھے۔ نہ تو ان کا گھر بار تھا اور نہ مال د دولت۔

نوت: اہل صفا کی تعداد ستر (۷) تھی

جب حضور کے پاس کوئی صدقہ آتا تو حضور اس صدقہ کو ان کی طرف بھیج دیتے اور خود اس میں سے کچھ نہ لیتے۔ اور جب کوئی آپ کے پاس ہدیہ بھیجنے تو آپ اسے قبول فرماتے اور اس ہدیہ میں اہل صفت کو بھی شریک فرمائیتے تھے۔ حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ یہ بات میرے دل میں گراں گزری اور میں نے اپنے دل میں کہا کہ اہل صفت کے لئے اتنا سا دودھ کیا کام دے گا؟ اور میں خواہش رکھتا تھا کہ یہ تمام دودھ مجھے ہی مل جاتا۔ تاکہ میں اسے پی کر تو انائی حاصل کرتا۔ میں چوں کہ حضور کا قاصد ہوں اور جب وہ لوگ آئیں گے تو آپ مجھے حکم دیں گے کہ یہ پیالہ انہیں دے دوں، اور شاید ہی اس دودھ کا کوئی حصہ مجھے سکے لیکن اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت کے سوا کوئی چارہ کارنہ تھا۔ تو لازماً میں اہل صفت کے پاس آیا اور ان کو بلایا، وہ سب آئے اور کاشانہ اقدس میں اپنی اپنی جگہ بیٹھ گئے۔ حضور نے فرمایا اے ابو ہریرہ! میں نے عرض کیا بلیک یا رسول اللہ! آپ نے فرمایا کہ پیالہ اٹھاؤ۔ اور انھیں دو، تو میں نے پیالہ اٹھا کر ایک شخص کو دے دیا، اس نے پیا، یہاں تک کہ وہ سیر ہو گیا، اس کے بعد اس نے پیالہ مجھے واپس کر دیا۔ اس طرح یکے بعد دیگرے پیتے ہوئے وہ پیالہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تک پہنچا، اور تمام اصحاب صفتہ خوب سیر ہو چکے تھے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پیالہ لے کر دست اقدس پر رکھا اور میری طرف نظر کر کے تبسم فرمایا، اور ارشاد فرمایا، اے ابو ہریرہ! میں نے عرض کیا بلیک یا رسول اللہ! اب ہم اور تم باقی رہ گئے ہیں میں نے عرض کیا گیا

حارث صدائی سے روایت کی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک سفر میں تھے۔ اور آپ نے طلوع نجیر کے وقت نزول فرمایا۔ رفع حاجت کے بعد میرے پاس تشریف لائے اور فرمایا، اے صداء کے بھائی! کیا پانی ہے؟ میں نے عرض کیا ہاں تھوڑا پانی ہے وہ پانی آپ کو کفایت نہ کرے گا، حضور نے فرمایا، اس پانی کو ایک برتن میں ڈال کر برتن میرے پاس لے آؤ۔ پھر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک پانی میں رکھا، میں نے دیکھا کہ آپ کی انگلیوں کے درمیان سے پانی چشمہ کی مانند جوش مار رہا تھا۔ آپ نے فرمایا میرے صحابہ کو آواز دو کہ جسے پانی کی ضرورت ہو آکر لے لے تو میں نے آواز دی۔ پھر ان میں سے جن لوگوں کو پانی کی ضرورت تھی انہوں نے پانی حاصل کر لیا۔ (خصائص کبریٰ، اردو، جلد ۲، ص ۱۰۶)

دست اقدس کی انگشثان مبارک سے دریا اور ندی کی طرح پانی جاری ہونے کے متعدد واقعات ہیں۔ ان تمام واقعات کو پیش نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ:

انگلیاں ہیں فیض پر ٹوٹے ہیں پیاس سے جھوم کر  
ندیاں پنجاب رحمت کی ہیں جاری واہ واہ



(30)

وہ سوئے لالہ زار پھرتے ہیں  
تیرے دن اے بہار پھرتے ہیں

حل لغت:

پھرنا: ٹھہرنا، گھومنا، چھل قدمی کرنا، سیر کرنا، گردش میں آنا، چکر لگانا، تبدیل ہونا، بدل جانا، متوجہ ہونا، براز کی حالت رفع کرنا، ٹیڑھا ہونا، مکرنا، چکر آنا۔ (فیروز الگات، ص ۳۱۵)

لالہ زار: وہ کھیت جس میں لالہ کے بوٹے ہوں، باغ، چمن، گلزار۔ (فیروز الگات، ص ۱۱۲۲)

بہار: پھول کھلنے کا موسم، بست رت، موسم ربيع، نارنج کا پھول، گٹے کا پھول، لطف، مزہ، جوبن، خوشی، شباب، سرسبزی، شادمانی، ایک نیس کپڑے کی قسم، نام ایک بت خانہ کا، تروتازگی، سیر، تماشا، آندہ، سرور، نشہ کا چڑھاؤ۔

(فیروز الگات، ص ۲۲۵ ☆ کریم الگات، ص ۲۶)

دن پھرنا: اچھے دن آنا، خوش حال ہونا، مصیبت کے بعد راحت ہونا۔ (فیروز الگات، ص ۶۳۶)

پہلے مครع میں جو لفظ ”پھرتے ہیں“ ہے اس کا مطلب ”متوجہ ہونا“ ہے۔

دوسرے مครع میں جو لفظ ”پھرتے ہیں“ ہے اس کا مطلب ”واپس آنا، تبدیل ہونا“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جلوہ گری اور کرم نوازی کا ذکر فرمائی ہے ہیں۔ اور موسم بہار کو

مخاطب کر کے فرماتے ہیں کہ اے بہار! باغِ عالم کی بہار کی جان، پیارے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم لالہ زار یعنی چن کی طرف متوجہ ہو رہے ہیں۔ لہذا اے بہار! تجھے شادمانی اور مبارکبادی ہو کہ اب تیرے اچھے دن آ رہے ہیں۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے ”پھرتے ہیں“ کا جملہ دو مرتبہ استعمال فرمایا ہے۔ لیکن دونوں کے معنی اور مطلب الگ الگ ہیں۔ پہلی مرتبہ ”متوجہ ہونا“ کے معنی میں اور دوسری مرتبہ ”اچھے دن آنا“ کے معنی میں ہے۔ یہ شعر جس نعت کا مطلع ہے، وہ آپ نے تغزیل کے انداز میں اور بہت چھوٹی بھر میں لکھی ہے۔ جو حضرات فن شاعری سے دلچسپی رکھتے ہیں وہ اچھی طرح واقف ہوں گے کہ غزل کے اشعار چھوٹی بھر میں لکھنا بہت مشکل مرحلہ ہے۔ تقطیع کے اصول کے مطابق چھوٹی بھر میں الفاظ کے اوزان کی رعایت کرتے ہوئے موزوں الفاظ کی بندش اور ساتھ میں ردیف و قافیہ کا تناسب قائم رکھنا بہت ہی کمکٹن و مشکل ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کی لکھی ہوئی یہ نعت اردو ادب کی شہرہ آفاق شاعری جناب داعٰؒ دہلوی نے جب دیکھی تو داعؒ صاحب بھی عش عش پکارا ٹھے۔ اور ان کی زبان سے بیساختہ یہ الفاظ انکل پڑے کہ تعجب کی بات ہے کہ مولانا احمد رضا بریلوی ایک مولوی ہونے کے باوجود چھوٹی بھر میں اتنی اچھی نعتیہ شاعری کر لیتے ہیں۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کی نعتیہ شاعری سے جناب داعؒ دہلوی اتنے متاثر ہوئے کہ انہوں نے ایک شعر حضرت رضا کے تعلق سے کہا کہ:

ملک سخن کی شاہی تم کو رضا مسلم  
جس سمت آگئے ہو سکے بٹھا دیئے ہیں  
مذکورہ شعر کو حضرت رضا بریلوی نے اپنی نعت:

ان کی مہک نے دل کے غنچے کھلا دیئے ہیں  
جس را چل گئے ہیں کوچے بسا دیئے ہیں

میں مقطع کے طور پر شامل فرمایا ہے۔ حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ  
وہ سوئے لالہ زار پھرتے ہیں  
یہاں لالہ زار سے مراد باغ، چمن، گلزار یا وہ کھیت ہے جس میں لالہ کے پھول اور  
میل بوٹے ہوں، علاوہ ازاں ”لالہ زار“ سے باغ عالم، کائنات یا چن دنیا بھی مراد یہے جاسکتے  
ہیں، کیوں کہ کائنات میں جو نور و رونق جو چمک دمک جو روشنی جو بہار جو چہل پہل جو خوش حالی  
ہے وہ تمام حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا طفیل ہے۔ جیسا کہ دیگر اشعار کی تشریحات میں  
ذکر ہوا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:  
”میں اللہ کے نور سے ہوں۔ اور سب میرے نور سے ہیں۔“ یہ بات تو واضح ہو گئی  
کہ سب حضور کے نور سے ہیں۔ تو باغ عالم یعنی دنیا بھی حضور کے نور سے بنی ہوئی ہے۔ لیکن  
اب وہ دنیا اپنی قامت پہ ناز کر رہی ہے، دنیا آباد تو تھی، رونق بھی اس میں تھی، لیکن اب اس کی  
آبادی اور رونق کے ”دن پھرتے ہیں“، یعنی کہ اچھے دن آتے ہیں۔ اس کی آبادی اور رونق میں  
مزید اضافہ ہو رہا ہے، کیوں کہ وہ نور حق، وہ ظل رب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم، بیشکل بشری حضرت  
آنمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے دولت کدے میں ظہور پذیر ہو کر دنیا کو منور فرمائے تشریف لارہے  
ہیں۔ اس شعر میں ”دن پھرتے ہیں“ کا جملہ اردو زبان میں بطور محاورہ استعمال ہوتا ہے اور یہ  
محاورہ اس شعر میں معنی خیز حیثیت رکھتا ہے۔ اردو ادب سے واقفیت رکھنے والے حضرات اس  
کی معنویت کا بخوبی اندازہ لگا سکتے ہیں۔ حالانکہ حضرت رضا بریلوی سے بغض و عنادر کھنے  
والے اس شعر پر بھی اعتراض کرتے ہیں اور حضرت رضا بریلوی پر تو ہیں رسول کا بہتان تھوپتے  
ہیں۔

رقم الحروف زیارت حر میں شریفین کے لئے ۱۹۹۶ء میں گیا تھا، واپسی میں تین دن  
جده شریف میں رکنے کا موقع ملا، دوران قیام جدہ میں میرے کرم فرمایا سنبھیت و ناشر مسلک

اعلیٰ حضرت قبلہ سید شوکت صاحب نوری مدظلہ العالیٰ کے دولت کدہ پر مخالف گفت و شنید کا سلسلہ رہا۔ موافقین و مخالفین آتے اور مسلک اعلیٰ حضرت اور عقائد باطلہ کے متعلق سوالات و جوابات کا غیر منقطع سلسلہ جاری ہو گیا۔ ایک صاحب نے رقم الحروف سے کہا کہ حضرت رضا بریلوی نے ”تیرے دن اے بہار پھرتے ہیں“ کا جملہ استعمال کر کے بارگاہ رسالت میں گستاخی کی ہے۔ کیوں کہ بہار کا دن پھرنا یعنی خزان (پتھر) کا موسم آنا ہوا۔ لہذا شعر کے معنی یہ ہوئے کہ موسم بہار میں حضور آئے اور نتیجہ یہ ہوا کہ بہار کا موسم خزان میں تبدیل ہو گیا۔ مفترض کا یہ بے سرو پا اعتراض سن کر اس کی علمی بے مائیگی پر ترس آنے کے ساتھ ساتھ اس کے متعصب روایہ پر افسوس بھی ہوا کہ اعتراض کرنے کا اطمینان حاصل کرنے کے لئے اس قسم کے منحکہ خیڑا اعتراض کر کے مفترض خود ہلکا بنتا ہے۔ اس کے اعتراض کے جواب میں رقم الحروف نے کہا کہ حضرت بہار کے دن پھرنا خزان آنا، آپ نے کیسے تجویز کر لیا؟ اس نے کہا صاف بات ہے کہ بہار کی صدر خزان ہے تو جب بہار کے دن پھرے تو خزان کے دن آئے، مفترض صاحب کا جواب سن کر واقعی ہنسی آئی، ہم نے مفترض صاحب سے جواباً عرض کیا کہ آپ اردو زبان کی کسی بھی معتبر لغت کو اٹھا کر دیکھ لیں۔ دن پھرنا ایک کہاوت اور محاورہ ہے، اور اس کے معنی ہیں اچھے دن آنا، خوش حال ہونا یا مصیبت کے بعد راحت ہونا۔ اور اسی معنی میں حضرت رضا بریلوی نے ”دن پھرنا“ کا جملہ استعمال فرمایا ہے، مفترض صاحب نے دوسرا اعتراض کیا کہ جب بہار کے ہی دن ہیں، تو اب دن پھرنے کے کیا معنی؟ ہم نے جواب میں کہا کہ اس کی مثال یوں سمجھو کو ایک شخص کسی کمپنی میں ملازمت کرتا ہے اور اس کی ماہانہ تنخواہ دو ہزار روپے ہے۔ اس تنخواہ میں وہ شخص اپنے خوردنوش و دیگر ضروریات زندگی پوری کر لیتا ہے۔ یہ تنخواہ اس کے لئے ایک بہت بڑا سبب ہے۔ خوش حال زندگی بسر کرنے کے لئے۔ وہ شخص بے کارو بے روز گار نہیں۔ پھر اچانک اس نے ملازمت چھوڑ دی اور اپنے ایک پرانے دوست

کے ساتھ شرکت میں تجارت شروع کر دی، اور اس کی ماہانہ آمدنی پندرہ ہزار ہو گئی۔ پہلے ملازمت میں بھی وہ خوش تھا اس پر فاقہ کشی کا عالم نہ تھا، لیکن فضل مولیٰ سے اب تجارت میں اس کی آمدنی میں اضافہ ہو گیا، تو ایسے شخص کے لئے اردو زبان کے محاورے میں کہا جائے گا کہ اب اس کے دن پھر گئے ہیں۔ یعنی وہ اب پہلے سے زیادہ خوش حال ہے۔ اب اس کے دن پہلے سے اچھے ہیں اور اب اس کو پہلے سے بہت راحت ہے۔ لغت میں یہی معنی وارد ہیں۔ (دیکھو فیروز الملغات، ص ۲۳۶) تو حضرت رضا بریلوی کے شعر کا مطلب یہ ہوا کہ اے بہار! وہ جان عالم و بہار عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لارہے ہیں اب تیرے اچھے دن آرہے ہیں۔ تیرے نکھار اور سنگار میں اضافہ ہو گا۔ تیر احسن و جمال دو بالا دو چند ہو گا۔ تیری رونق میں مزید ترقی ہو گی، اب تو پہلے سے بھی خوش نما خوش حال ہو جائے گی۔ اب آپ ہی فرمائیے کہ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے بارگاہ رسالت کی توہین و تتفیص کی ہے یا تعریف و تحسین کی ہے؟ اس وضاحت کے بعد اعتراض کرنے والے کو اطمینان ہو گیا اور انہوں نے حضرت رضا کی عظمت کا اعتراف کیا۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے مذکورہ بالاشعر کا مصرع ثانی ”تیرے دن اے بہار پھرتے ہیں“، کی تشرع میں کتب و احادیث سے سینکڑوں واقعات پیش کئے جاسکتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تشریف آوری اور آپ کی توجہ و عنایت سے اجڑے ہوئے دل و مقامات آباد ہو گئے۔ ریگستان آپ کے قدموں کی برکت سے نختستان بن گئے، خزان بہار میں تبدیل ہو گئی۔ اور بہار بھی پر بہار ہو گئی۔ ان تمام واقعات کو یہاں بیان کرنا ممکن نہیں۔

حضرت حلیمه سعدیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا جو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مرضعہ یعنی دودھ پلانے والی اور رضاعی والدہ مختصرہ ہیں۔ ان کا بیان احتج ابن راہویہ، ابو یعلیٰ طبرانی یہیقی، ابو نعیم اور ابن عساکر نے عبد اللہ بن جعفر بن ابی طالب کی سند سے روایت کیا ہے، آپ

(31)

خوش رہے گل سے عندلیب خار حرم مجھے نصیب  
میری بلا بھی ذکر پر پھول کے خار کھائے کیوں

حل لغت:عندلیب: بلبل، گل دم، ہزار داستان، جمع عنادل۔

(فیروز اللغات، ص ۹۰۶☆☆ لغات کشوری، ص ۵۰۳☆☆ کریم اللغات، ص ۱۱۲)

خار: کائن، پھانس، رشک، حسر، جلن، سول، ڈاڑھی کے سخت بال، مرغ کے پاؤں کا وہ کائن جو ٹھنے کے اوپر ہوتا ہے۔

(فیروز اللغات، ص ۵۷۹☆☆ لغات کشوری، ص ۲۷۲☆☆ کریم اللغات، ص ۶۰)

بلان: سختی، زحمت، مصیبت، دکھ، آفت، قہر، غضب، چڑیل، ڈائی، ڈراونا، آسیب، قیامت، ہیبت ناک، خوفناک، بہت، نہایت، بے حد۔

(فیروز اللغات، ص ۲۱۱☆☆ لغات کشوری، ص ۱۰۳☆☆ کریم اللغات، ص ۲۵)

ذکر: تذکرہ، چرچا، بیان، تعریف، شہرت، تلاوت قرآن، ذکر خدا، شکر خدا، دعا، نماز، دل یا زبان سے یاد کرنا۔ (فیروز اللغات، ص ۲۹۰☆☆ لغات کشوری، ص ۳۱)بلانے: کیا پرواہے، جوئی سے، بے پرواہی ظاہر کرنے کے لئے کہتے ہیں۔

(فیروز اللغات، ص ۲۱)

خار کھانا: (محاورہ) حسد کرنا، جلنا، دشمنی کرنا۔ (فیروز اللغات، ص ۵۷۹)پہلے مصرع میں جو لفظ ”خار“ ہے اس کا مطلب ”کائن“ ہے۔دوسرے مصرع میں جو لفظ ”خار“ ہے اس کا مطلب ”حسد، رشک“ ہے۔

فرماتی ہیں کہ ہمارے علاقہ بنو سعد میں سخت خشک سالی تھی، ہمارے علاقے کی عورتیں مکہ معظّمہ سے دودھ پلانے کے لئے بچوں کو لا تیں اور دودھ پلانے کا جو معاوضہ ملتا اسی سے اپنی ضروریات زندگی کا گزارا کرتیں، میں بھی ان عورتوں کے ساتھ مکہ معظّمہ گئی اور میری خوش قسمتی سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو دودھ پلانے کا مجھے شرف حاصل ہوا۔ میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو لے کر اپنے گھر آئی۔ پھر ہمارا چھوٹا قافلہ اپنے علاقہ بنو سعد کے دیہات کی طرف روانہ ہوا۔ راہ سفر میں ہم جس منزل پر قیام کرتے حق تعالیٰ اس منزل کو سربزو شاداب فرمادیتا۔ باوجود کہ وہ تقطیع سالمی کا زمانہ تھا۔ اور جب ہم بنی سعد کی بستی میں پہنچ گئے، اس بستی کی پہلی یہ حالت تھی کہ وہ خطہ بالکل خشک اور ویران تھا۔ لیکن اب یہ حالت ہوئی کہ بکریاں چراگاہ میں جاتیں تو شام کو خوب شکم سیر ہو کر تروتازہ اور دودھ سے بھری ہوئی لوٹتیں۔ تو ہم ان کا دودھ دو ہتھی اور ہم سب خوب سیر ہو کر پیتے اور دوسروں کو پلاتے۔ ہماری قوم کے لوگ اپنے چرواحوں سے کہتے کہ تم اپنی بکریوں کو ان چراگاہوں میں کیوں نہیں چراتے جن میں بنت ابو ذؤب (ح萊مہ) کی بکریاں چرتی ہیں؟ اس کے بعد ہماری قوم کے چرواحوں نے ہمارے چرواحوں کے ساتھ بکریاں چرانی شروع کر دیں۔ یہاں تک کہ حق تعالیٰ نے ان کے اموال اور ان کی بکریوں میں خیر و برکت پیدا کر دی۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے تمام قبیلہ میں خیر و برکت پھیل گئی۔ میں جانتی ہوں کہ یہ سب حضور کے وجود و گرامی کی برکت سے ہے۔

(خاص انص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۱۳۹☆☆ مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۳۲☆☆ شوابہ النبوة، اردو ترجمہ، ص ۵۷)

الحاصل! حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تشریف آوری نے قبیلہ بنو سعد کے علاقے کو بھی سربزو شاداب بنا دیا، یعنی دن پچھر دیئے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و مجتب حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان ایک عاشق رسول کے جذبہ ایثار و قربانی اور اس جذبہ کے صلہ اور شمرہ میں حاصل ہونے والی سعادت و رفعت کا تذکرہ فرمائی ہے ہیں، اور اس تذکرے کو بلبل و گل اور خار (کانٹا) اور خار (حد) کو ایک اچھوتوی، اور انوکھی تمثیل سے بیان کر رہے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ بلبل وصال پھول سے چاہے خوش رہے۔ بلبل کو وصال گل مبارک، لیکن مجھے حرم کے کانٹے نصیب ہو جائیں۔ عشق نبی کی وفاداری میں چاہے جو بھی مصیبت آئے وہ مصیبت اور بلا مجھے پیاری ہے۔ کیوں کہ یہ بلا اور مصیبت راہ عشق میں حاصل ہوئی ہے۔ اور جو عاشق عشق کی راہ میں بلا و آفت برداشت کرتا ہے اسے رہتی دنیا تک لوگ یاد رکھتے ہیں، اور ہمیشہ اس کا ذکر لوگوں میں رہتا ہے اور اس تذکرے کی وجہ سے بلا و آفت جھیلنے والے عاشق کا نام ہمیشہ زندہ رہتا ہے۔ اور وہ دیگر عاشقوں کے لئے ایک مثال اور مشعل راہ بن جاتا ہے۔ لوگ اس عاشق کے عشق صادق کو داد تحسین دیتے ہیں۔ اور بڑے ہی ادب و احترام سے اس عاشق کا ذکر کرتے ہیں۔ اس عاشق صادق کے ذکر خیر کا سب سے بڑا سبب یہ ہے کہ وہ راہ عشق میں ”بلا“ اور ”آفت“ برداشت کر کے ثابت قدم رہا۔ بلا جھیلنے کی وجہ سے اس کا عشق چمکا، اور اس کو ناموری حاصل ہوئی تو اب اس بلا کی بھی ایک اہمیت ہو گئی کیوں کہ اس بلا کی وجہ سے ہی اس کے عشق کا چرچا ہوا۔ اور اتنی شہرت حاصل ہوئی۔ اگر اس عاشق پر کوئی بلا نہ آتی تو اس کے عشق کی وفاداری کا نہ تو کوئی امتحان ہوتا، اور نہ ہی اس امتحان عشق میں استقلال و ثبات قدی سے حاصل ہونے والی کامیابی کا ذکر خیر ہوتا۔

الحاصل! اس عاشق کے برگ عشق کو مثل حنابلہ کی چکی میں جب پیسا گیا تو بوجب

”رنگ لاتی ہے حنا پھر پہ پس جانے کے بعد، اس کا عشق بھی رنگ لا یا۔ اور رنگ عشق کو کھلانے اور کھارنے میں بلا نہ اہم کردار ادا کیا ہے۔ لہذا اس عاشق کی ہر بلا پر پھول بھی رشک و حسد کرتا ہے اور بقول رضا بریلوی ”میری بلا بھی ذکر پر پھول کے خار کھائے کیوں، یعنی میرے عشق کی شہرت میں میری بلا، جو میں نے راہ عشق میں برداشت کی ہے اس بلاء کا جب ذکر آتا ہے تو اس بلا پر پھول بھی خار کھاتا ہے یعنی حسد کرتا ہے۔ یہاں پر پھول سے مراد راحت اور آرام ہے، ظاہر بات ہے کہ عشق کے نتیجے میں دو ہی کیفیت رونما ہوتی ہیں، پہلی راحت و آرام، اور دوسری تکلیف و بلا۔ ایک شخص کو راہ عشق میں راحت و آرام حاصل ہوتا ہے، اور دوسرے کو تکلیف و بلا میسر ہوتی ہے۔ لیکن جس عاشق کو راہ عشق طے کرنے میں راحت و آرام ہوتا ہے اس کا عشق اتنا مشہور نہیں ہوتا جتنا کہ تکلیف و بلا برداشت کرنے والے عاشق کا عشق مشہور ہوتا ہے، اور جب بلا و مصیبت برداشت کرنے والے کے عشق کو عالمگیر شہرت حاصل ہوتی ہے تب اسے دیکھ کر راحت و آرام پانے والے عاشق کا عشق یہ آرزو کرتا ہے کہ کاش مجھے بھی بلا و مصیبت نصیب ہوتی تو میرا نصیب بھی جاگ اٹھتا، لہذا براہ راحت و آرام کو بلا اور مصیبت پر رشک و حسد ہو رہا ہے۔ یہی ظاہری مطلب و معنی ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے اس شعر کا۔

اس شعر میں لفظ ”خار“ کو دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے، دونوں لفظ ”خار“ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔ پہلے مصرع میں جو لفظ ”خار“ ہے وہ کانٹا اور جلن کے معنی میں ہے اور دوسرے مصرع میں جو ”خار“ ہے وہ حسد اور رشک کے معنی میں ہے۔ اب اس شعر کے پہلے مصرع میں ”خوش رہے گل سے عند لیب، خار حرم مجھے نصیب“ پر غور کریں۔ خوش رہے یعنی خوشی و سرور سے دوچار رہے، راحت و سکون میسر ہو، دل کا چین حاصل ہو، لیکن کس کو؟ عند لیب یعنی بلبل کو، اور یہاں بلبل سے مراد صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ

عَلَيْهِمْ أَبْخَعُونَ سَعْيًّا لَكَرْتَادِمْ تَحْرِيرْ جَنَّةِ بَهِي عَاشُقْ رَسُولْ هَوَيْ ہیں اور جَنَّةِ بَهِي قِيمَتْ تَکْ ہوَنَے وَالَّے ہیں، وَهَتَامْ عَشَاقْ بَلْبَلْ کَے مَانِدَگَلْ سَعْشَرْ رَہِیں۔ اور یہاں گلْ سَعْمَادِگَلْ گَلْزَارِ بَنُوتْ وَرَسَالَتْ، مَجْبُوبْ خَدَّا حَضُورُ اَقْدَسْ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَیِ ذاتِ گَرامِی ہے، یعنی تَامْ عَاشُقْ "بَلْبَلِیں"، اپنے آقا وَمَوْلَیْ (گل) صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَیِ عَشَقْ وَمَجَّبَتْ کَے حَصُولْ میں اور آپ کی بَارَگَاهِ عَالَیْ میں بلا تَکْلِیفِ تَکْ رَسَانَیِ حَاصِلَ کَرَ کَے رَاحَتْ وَآرَامْ سَعْرَ عَشَقْ طَکَّتْ ہوَیْ ہیں۔ لَیکِن ان کَے بَعْضِ وَہ ہیں جَنَّہوں نَے عَشَقْ کَیِ رَاهِ میں نَاقَابِ بَرَداشتْ مَصَانِبْ جَھِیلَ کَرَ کَلْمَنْ سَعْکَلْمَنْ اِمْتَحَانِ دَیَیْ ہیں اور ان اِمْتَحَانِ دَیَیْنَے والوں نَے خَنَدَہ پَیَشَانِی سَعْہَدْ وَهَ مَصَانِبْ وَتَکَالِیفْ بَرَداشتْ کَرَ کَے دَنِیَا کَوْسَلُوکْ وَدَفَاعَ کَیِ عَمَدَہ مَثَالِیں دَیِ ہیں اور ان کَانَامْ ہر دور میں عنوان بَجَشْ وَغَفَتَنَوْرَہ۔ حَضُورُ اَقْدَسْ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَے صَاحَبَرَ کَرامَ کَیِ تَعَدَّادْ لاکھوں سَعْہَدَہ بَھِی مَتَجَاوِزْ ہے لَیکِن تَامَ کَے تَامَ صَاحَبَرَ کَرامَ کَوْدَہ شَہَرَتْ اور نَامُورِی حَاصِلَ نَہِیں ہوَیْ، جَوْ مَخْصُوصَ حَضَرَاتِ صَاحَبَرَ کَوْ حَاصِلَ ہے۔ اور ان مَخْصُوصَ حَضَرَاتِ میں ان نَفُوسِ قدَسِیَّہ کَاهِی شَارِہ ہوَتَا ہے جَنَّہوں نَے بلا وَمَصِّبَتْ بَرَداشتْ کَیں، تَکْلِیفِیں جَھِیلِیں اور جَذَبَہِ ایشَارَوْ قَرَبَانِی میں دَیَگَرَ صَاحَبَرَ کَرامَ سَعْبَقَتْ لَے گَئَے۔ ان حَضَرَاتِ میں سَعْ اکْثَرَ کَے حَالَاتِ زَندَگَیِ کَامِطَالِعَهَ کَرَنَے سَعْ یہ بَاتِ عَیَالِ ہوَتِی ہے۔ وَهَ حَضَرَاتِ عَشَقْ رَسُولْ میں دِیوَانَگَیِ کَیِ حدَتَکْ بَیَنَجَنْ گَئَے تَھَے۔ ان کَیِ زَندَگَانِی کَاصِرَفِ اور صَرَفِ یہِی مَقْصِدَتَھَا کَہ آقا وَمَوْلَیْ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَے نَامِ پَرَانِسَابْ کَچَھَ اور خَوْدَ کَوْبَھِی شَارِکَرَدو۔ یہِی جَذَبَہَ ہے کَہ جَسَ کَیِ وجَہَ سَعْ وَهَ عَاشُقْ رَسُولْ قِيمَتْ تَکْ کَے لَئِے ہَرِمُونَ کَے دَلِ کَیِ دَھَرِکَنِ بنَ گَئَے۔ اور جَنَّہوں نَے اپنی بَیَشِ بَهَا قَرَبَانِیوں سَعْ "عَشَقْ" کَوْ بَھِی سَرِخِ روَیَ اور سَرِبَلَندِی بَجَشِی۔ اَحادِیثِ کَیِ روشنِی میں کَچَھَ وَاقِعَاتِ ہَدَیَہ نَاظِرِینَ ہیں۔

- اَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ حَضَرَتُ عَمَرَ فَارُوقَ اَعْظَمُ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ نَے صَاحَبَرَ رَسُولَ حَضَرَتَ خَبَابَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ کَیِ پَیَّضَھِ پَرَائِکَ مرَتبَہ دِیکَھَا کَہ حَضَرَتُ خَبَابَ کَے پَشتِ میں سَفَیدِ سَفَیدِ زَخَموں کَے نَشَانِ ہیں۔ آپ نَے ان سَعْ درِیافت فَرمَایا کَہ اَے خَبَابُ! تَمَهَارِی پَیَّضَھِ میں یہ

زَخَموں کَے نَشَانَ کَیسَے ہیں؟ انہوں نَے جَوابِ دِیا کَہ اَے مَیرَ اَمِيرُ الْمُؤْمِنِینَ! آپ کَوَانِ زَخَموں کَیِ کیا خَبَر؟ یا اَس وقت کَیِ بَاتِ ہے جَب آپ نَگَلِی تَوارَلَے کَرَ حَضُورُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَو شَهِیدَ کَرَنَے کَے لَئِے گَھُومَتَے تَھَے۔ اَس وقت ہم نَے مَجَّبَتِ رَسُولِ کَاچَرَاغِ دَلِ میں جَلَایا اور مُسْلِمَانِ ہوَگَئَے تَھَے۔ مَیرَ اَسْلَامَ لَانَے کَیِ بَخَرَ کَفارَمَکَہ کَو ہوَیْ تو مجَھَے اَسْلَامَ سَعْ مَخْرَفَ کَرَنَے کَے لَئِے کَفارَمَکَہ نَے مجَھَے جَلتَے ہوَئے کُوتَلُوں پَر پَیَّضَھِ کَے بلِ لَثَادِیَا۔ مَیرَی پَیَّضَھِ سَعْ اتَیَ چَرَبِی پَلَھِلِی کَہ کوئِلَے بَجَھَ گَئَے۔ اور میں گَھُنُٹُوں بَیَہُوشِ رَہَا۔ مَگَرَ ربِ کَعَبَہ کَیِ قَتمِ! جَب مجَھَے ہوَش آیا تو سَبِ سَعْ پَہَلَے مَیرَی زَبَانَ سَعْکَلَمَہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ" (صلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) اَنَّکَا۔ اَمِيرُ الْمُؤْمِنِینَ حَضَرَتُ خَبَابَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ مَصِّبَتِ سَنِ کَرَ آبَدِیدَہ ہوَگَئَے۔ اَور فَرمَایا کَہ اَے خَبَابُ! كَرَتَا اَخَادِو، میں تَمَهَارِی پَیَّضَھِ کَیِ زَیَارَتْ کَرَوْنَ گَا۔ اللَّهُ اَللَّهُ یَهِ پَیَّضَھِ کَتَنِی مَبارِکَ اور مَقْدَسِ ہے جَمَّبَتِ رَسُولِ کَیِ بَدَولَتِ آگِ میں جَلَائِی گَئَی ہے۔

(طبقاتِ ابن سعد، جلد ۲، بَابِ تَذَكِّرِ خَبَاب)

حَضَرَتُ زَيْدَ بْنِ دَعْيَنَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ کَوْ قَبْلَیَةَ عَضَلَ اَوْ قَبْلَیَةَ قَارَہَ کَے کَفارَنَے عَهَدَ شَنَنَیَ کَرَ کَے گَرَفَارَ کَرَلِیَا۔ اور ان کَو کَفارَمَکَہ کَے ہَاتَھُوں فَرَوَخَتْ کَرَدِیَا۔ صَفَوَانَ بْنِ اَمِیَّہ نَامِیَّ شَخَصَ نَے آپ کَو پَچَاسِ اَوْنَوں کَے بَدَلَہ میں خَرِیدَا، تَاکَہ آپ کَو اپنے بَاپِ اَمِیَّہ کَے بَدَلَہ میں قَتْلَ کَرَدَے۔ (اور بَجَارِی کَیِ روایَتِ میں ہے کَہ حَضَرَتُ زَيْدَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ کَوْ حَارَثَ بْنَ عَامِرَ کَیِ اَوْلَادَ نَے خَرِیدَا، حَارَثَ بْنَ عَامِرَ جَنَگَ بَدرِ میں حَضَرَتُ زَيْدَ بْنِ دَعْيَنَ کَے ہَاتَھُوں قَتْلَ ہوا تَھَا) صَفَوَانَ نَے اپنے غَلامَوں کَے سَاتَھِ حَضَرَتُ زَيْدَ کَو شَهِیدَ کَرَنَے کَے لَئِے حَرَمَ سَعْ باہرِ بَھِیجَ دِیَا۔

جب حَضَرَتُ زَيْدَ کَو حَرَمَ سَعْ شَهِیدَ کَرَنَے کَے لَئِے نَکَلَے تو اس کَا تَماشَادِ کَیْخَنَے کَے لَئِے بَہت سَوَگَ جَمَعَ ہوَیْ۔ جَنِ میں اَبُوسَفِیَانَ بْنَ حَرَبَ بَھِی تَھَے۔ (جو اَس وقت تَکِ ایمان نَہِیں لَائَے تَھَے) اَبُوسَفِیَانَ نَے ان سَعْ کَہا کَہ اَے زَيْدَ! میں تَجَھَے قَتمِ دِیتا ہوں کَہ کیا تم دَلِ سَعْ چَاہِتَے ہو کَہ اَس وقت تَمَهَارِی جَگَہ مُحَمَّد (صلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) ہوَتَے کَہ ہم انہیں شَهِیدَ کَرتَے

اور تم اپنے اہل و عیال میں آرام سے رہتے۔ اس پر حضرت زید رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ خدا کی قسم! مجھے اس وقت بھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے محبت ہے اور میں دل سے چاہتا ہوں کہ آپ اپنی جگہ آرام سے رہیں۔ اور میں نہیں چاہتا کہ ان کے قدم مبارک میں کانٹا بھی چبھے۔ اور میں اپنے گھر خوش رہوں۔ ابوسفیان نے کہا کہ میں نے کسی شخص کو ایسی محبت رکھنے والا نہیں دیکھا جتنا کہ اصحاب محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) ان سے محبت اور وارثگی رکھتے ہیں۔ بعدہ کفار مکہ نے حضرت زید کو شہید کر دیا۔

(مدارج النبوة، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو، جلد ۱، ص ۵۲۳☆ سیرت ابن ہشام برداشت ابن الحنفی)  
جب مشرکین مکہ نے حضرت خبیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تختہ دار لیعنی سولی پر شہید کیا تو تختہ دار پر حضرت خبیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بارگاہ خداوندی میں دعا کی کہ اے اللہ! میں نے اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ہدایات پر عمل کیا۔ یہاں اس وقت ایسا کوئی بھی نہیں۔ جو میرا پیغام ان تک پہنچا دے، اے اللہ! تو قادر و قیوم ہے میرا سلام ان تک پہنچا دے۔ حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ میں مدینہ میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس بیٹھا ہوا تھا۔ کہ وحی کے آثار ظاہر ہوئے، اس کے بعد حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مبارک آنکھوں میں آنسو آئے اور آپ نے فرمایا۔ کہ اللہ تعالیٰ نے خبیب کا سلام مجھے پہنچایا ہے۔ اس کے بعد آپ نے بشارت دی کہ جو شخص خبیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تختہ دار سے نیچے اتارے گا اس کا مقام جنت ہے۔ حضرت زید بن العوام اور حضرت مقداد بن الاسود رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے یہ مبارک کام انجام دینے کا عزم کیا، یہ دونوں حضرات رات کو سفر کرتے اور دن میں چھپ رہتے۔ اس طرح سفر کرتے کرتے مدینہ منورہ سے کہ معظمہ پہنچے۔ پتہ معلوم کر کے اس جگہ پہنچے جہاں حضرت خبیب کو سولی دی گئی تھی۔ رات کا وقت تھا۔ تمام پہرہ دار سوئے ہوئے تھے۔ یہ دونوں آہستہ آہستہ بہت، ہی احتیاط سے تختہ دار پر پہنچے اور آہستگی سے حضرت خبیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے جسم شریف کو نیچے اتارا۔ خدا کی شان کہ

حضرت خبیب کے جسم سے خون بہہ رہا تھا اور خون رنگیں سے خوشبو چھوٹ رہی تھی۔ بدن میں بھی کسی قسم کا کوئی تغیری یا تبدلی رونما نہ ہوئی تھی۔ اگرچہ انہیں شہید ہوئے چالیس دن کا عرصہ گزر چکا تھا۔ حضرت زید بن العوام رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت خبیب کی لاش کو اپنے گھوڑے پر رکھ کر روانہ ہوئے۔ گھوڑے کے قدموں کی آہٹ سے مشرکین بیدار ہو گئے۔ اور ستر آدمی ان کے تعاقب میں نکلے۔ اور ان کو پالیا۔ دونوں نے حضرت خبیب کو زمین پر لٹا دیا۔ فوراً زمین نے ان کو اپنے اندر لے لیا۔ اسی لئے حضرت خبیب کو ”بلع الارض“ کہتے ہیں۔ پھر حضرت زید بن العوام اور حضرت مقداد بن الاسود رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے مشرکین کا ڈٹ کر مقابلہ کیا۔ مشرکین بھاگ نکلے، یہ دونوں بہادر مجاہد حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے، تو جبریل علیہ السلام حاضر خدمت ہوئے، اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ! آپ کی امت کے ان دو جوانوں پر فرشتے بھی نازکرتے ہیں۔ (شواب الدنیۃ، اردو، جلد ۱، ص ۱۵۲/۱۵)

ابن وہب نے ابن اہیعہ سے روایت کی کہ اسود عنی سے روایت کی کہ اسود عنی نے جب نبوت کا دعویٰ کیا اور وہ صنعت پر غالب آگیا تو ذریب بن کلیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو پکڑ کر آگ میں ڈال دیا۔ اس بنا پر کہ حضرت ذریب نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تصدیق کی تھی۔ مگر آگ نے ان کو کوئی لقصان نہ پہنچایا۔ (خصوص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۱۸۶)

ابن عساکرنے برداشت ابو بشیر و خشیہ بیان کیا ہے کہ قبیلہ خوالاں میں سے ایک شخص اسلام لایا۔ اس کی قوم نے چاہا کہ اسے پھر کفر پر لے آئیں۔ چنانچہ انہوں نے اسے آگ میں ڈال دیا۔ مگر آگ نے انہیں نہ جلا دیا۔ بھر ان جگہوں کے جہاں پہلے وضو کا پانی نہ پہنچا تھا۔ پھر وہ حضرت امیر المؤمنین صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس آیا اور دعا کا طالب ہوا۔ آپ نے فرمایا، تم زیادہ مستحق ہو اور فرمایا تم چوں کہ آگ میں ڈالے گئے اور آگ نے تمہیں نہ جلا دیا۔ پھر آپ نے اس کے لئے دعا فرمائی اس کے بعد وہ شخص ملک شام چلا گیا۔

(خصوص کبریٰ، اردو، جلد ۲، ص ۱۸۶)

(32)

اللہ ہمیں خاک کرے اپنی طلب میں  
یہ خاک تو سرکار سے تمنا ہے ہمارا

حل لغت:

خاک: مٹی، دھول، زمین، کچھ، ذرا، کچھ نہیں، بالکل نہیں، کیوں کر، کس طرح، را کھ، خیر، دھرتی، سرشت۔ (فیروز الگات، ص ۵۸۱☆ لغات کشوری، ص ۲۳۹☆ کریم الگات، ص ۶۱)

سرشت: خو، خصلت، عادت، مزاج، پیدائش، طینت، خلقت، خاصیت، گن، ملا ہوا، خیر، مخلوط۔ (فیروز الگات، ص ۹۵۷☆ لغات کشوری، ص ۳۷۹)

سرکار: حکومت، گورنمنٹ، آقا، مالک، سردار، شاہی دربار، عدالت، بارگاہ، بے تکلف دوست، بے تکلف معشوق۔ (فیروز الگات، ص ۹۲۷)

طلب: خواہش، مانگ، مانگنا، آرزو، لٹ، دھست، جستجو، تلاش، بلا واء، طلبی، وہ چیز جو مالکی جائے، تխواہ، مشاہرہ۔ (فیروز الگات، ص ۸۷۹☆ لغات کشوری، ص ۳۷۰☆ کریم الگات، ص ۱۰۶)

تمغا: مہر سلطانی، سونے چاندی وغیرہ پر مہر، نشان، مہر، نشان جو جانوروں پر لگائے جاتے ہیں، تجارتی نشان، سند، معافی کی سندر، معافی یا انعامی رہن، سونے اور چاندی کا بنا ہوا نشان جو انعام کے طور پر دیا جاتا ہے، سکہ، ٹھپا، نشان، علامت، محصول چنگی، ڈپلوما کا نشان جو حاکم یا یونیورسٹی یا کالج وغیرہ کی طرف سے دیا جاتا ہے۔ (فیروز الگات، ص ۳۸۰☆ لغات کشوری، ص ۱۶۳)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”خاک“ ہے اس کا مطلب ”راکھ“ ہے۔

ابن الحنفی سے مردی ہے کہ روز احمد جب یہ افواہ پھیلی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مع بہت سے اصحاب شہید ہو گئے تو مدینہ کی عورتیں نالہ و فریاد کرتی ہوئی گھروں سے نکل پڑیں۔ ایک انصاری عورت بھی سامنے آئی، جس کے باپ، شوہر اور بیٹے سب شہید ہو چکے تھے۔ لوگ اس کے بھائی، باپ، شوہر اور بیٹے کی لاشیں اس کے سامنے لائے مگر اس عورت نے ان کی طرف کچھ بھی التفات نہ کیا، اور وہ یہی پوچھتی تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کہاں ہیں؟ لوگوں نے کہا کہ آگے ہیں تو وہ بے اختیار آگے بڑھی۔ اور حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس پہنچ گئی اور آپ کا دامن اقدس پکڑ کر کہنے لگی کہ یا رسول اللہ! میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، مجھے کوئی اندریشہ و فکر نہیں، جب کہ آپ سلامت ہیں، اب کسی کے مرنے کا غم نہیں۔ ”کُلُّ مُحْسِنَةٍ بَعْدَكَ قَلِيلٌ“ یعنی آپ زندہ سلامت ہیں تو ہر مصیبت آسان ہے۔ (مدارج النبوة، اردو، جلد ا، ص ۵۲۳)

ایسے بہت سے واقعات کتب احادیث و سیر میں منقول ہیں۔



اور محبوب کی جستجو میں دیواگی کی حد تک پہنچ کر اپنے وجود کو عشق کی آگ میں جلانا چاہیئے، اور اتنا زیادہ جلانا چاہیئے کہ اپنا وجود جل کر راکھ ہو جائے۔ اور خاک ہونے کے لئے صرف جلانا نہیں بلکہ خوب جنالازمی و ضروری ہے۔ کیوں کہ اگر ہم صرف جلے ہی اور راکھنا ہوئے تو ہمارا مقصد حل نہ ہوگا۔ اور وہ مقصد کیا ہے؟ وہ ہم آگے چل کر بیان کریں گے۔ ایک تو ہوتا ہے جلتا، اور ایک ہوتا ہے جل کر راکھ ہونا۔ مثال کے طور پر کوئی شخص آگ میں جل گیا۔ اور مر گیا۔ لیکن راکھ نہیں ہوتا۔ وہ آگ میں جلا ضرور، جل کر اپنی جان بھی دے دی۔ لیکن اس کا جسم جلا بھنا نہیں جسم جل کر کوئلہ ہو گیا۔ اور پورے جسم کی جلد سیاہ ہو گئی۔ پورے جسم میں پچھوٹے پھوٹ نکلے۔ چہرہ جل کر بھیاں کے نظر آنے لگا۔ لیکن ان تمام باتوں کے باوجود اس کا جسم اپنی ہیئت پر برقرار ہے۔ ہاتھ، پاؤں، پشت و شکم و دیگر اعضائے بدن کی شناخت ہو رہی ہے تو ایسا جلانا مقصد کے حصول کے لئے کار آمد نہیں ہے۔ کیوں کہ اس طرح جل کر مر جانے والے کو زمین میں اسلامی طریقے پر دفن کیا جائے گا۔ قبر میں اس کی لاش مردہ مجسے کی حیثیت سے رکھی جائے گی۔ اور قبر کی مٹی اور لاش میں بمنظرا ظاہر ایک امتیاز رہے گا۔ اور زمین کی مٹی اور میت کے جسم کی الگ الگ شناخت ہوگی۔ لیکن دوسری صورت ہے کہ آدمی اتنا جلے اتنا جلے کہ اس کے جسم کا وجود ہی نیست و نابود ہو جائے۔ اور آخر کار وہ راکھ کا ایک ڈھیر بن جائے۔ اب اس صورت میں اس کے جسم کی کوئی ہیئت و شناخت باقی نہیں رہے گی۔ وہ ایک راکھ ہے جو مرکب ہے جسم کے مختلف اعضائے سوختہ سے، اور وہ تمام اعضائے بدن اپنی مخصوص شناخت سے غیر مقید اور لا ابالي ہو کر ایک دوسرے میں مخلوط اور پیوستہ ہو کر اپنے وجود کو فنا کر چکے ہیں۔ اور تمام اعضائے بدن مرکب ہو کر صورت راکھ اختیار کر چکے ہیں۔ اور تمام اعضائے بدن کی فنا ہیت کا یہ راکھ مجعون ہے، جو ایک دوسرے میں فنا ہو کر بنا ہے۔ لیکن اب وہ مجعون جو راکھ کی صورت میں ہے وہ اپنے اندر مجموعی حیثیت سے فنا ہونے کا مادہ رکھتا ہے۔ تیز ہوا آئے

دوسرے مصريع میں جو لفظ ”خاک“ ہے اس کا مطلب ”مٹی“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان مدینہ طیبہ کی مقدس خاک کی تمنا میں خاک ہو جانے کی آرزو فرماتے ہیں اور دعا کرتے ہیں کہ مدینہ طیبہ کی طلب میں اللہ ہمیں خاک (راکھ) کر دے، ہمارے آقا، ہمارے مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جانب سے ہمارے لئے تمغا یعنی معافی کی سند ہے۔ اس شعر میں لفظ ”خاک“ کا درجہ مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ خاک ہے وہ راکھ کے معنی میں ہے اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”خاک“ ہے وہ مٹی، دھول اور زمین وغیرہ کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ خاک حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فرن شاعری کی صنعت تجذیبیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان دعا کرتے ہیں کہ ”اللہ ہمیں خاک کرے“، یعنی اللہ ہمارے وجود کو راکھ کر دے یہاں خاک بمعنی راکھ ہے۔ اور راکھ کے معنی ہی زیادہ موزوں ہیں۔ کیوں کہ کوئی چیز راکھ ہونے سے پہلے اچھی طرح جلتی ہے۔ اردو زبان میں اس کے تعلق سے محاورہ ہے کہ ”جل کر خاک کرنا“۔

● اور اس کے معنی یہ ہیں کہ اتنا زیادہ جلانا کہ چیز بالکل خاک ہو جائے۔ (فیروز اللغات، ۲۶۶) تو خاک ہونے سے پہلے جنالازمی ہے اور جلنے کے لئے کسی سے دلی محبت (محاورہ) کرنی چاہیئے۔ پھر اس محبت کا جوش (محاورہ) پیدا ہونا چاہیئے۔ اور محبت کا دم بھرنا چاہیئے۔ اور اس محبت کے دم میں محبوب کے فراق و ہجر کے مارے سدا گور کنارے۔ (قولہ) کے مطابق غم و اضطراب میں محو ہو کر محبوب کی جستجو اور طلب صادق پیدا کرنی چاہیئے۔

گی تو ہوا کے ساتھ اڑ کر فضا میں مخلوط ہو جائے گا۔ اور اگر گڑھا کھود کر زمین میں دفن کر دیا جائے تو زمین میں دفن ہو کر مٹی کے ساتھ مٹی ہو جائے گا۔ اور اپنا جو ہر فانیت کا انہمار کرتے ہوئے زبان حال سے یہی کہے گا کہ جو عاشق صادق اپنے محبوب کے عشق میں فنا ہو کر جل کر راکھ ہو جاتا ہے اس کی راکھ بھی اپنی شان فانیت کو برقرار رکھتے ہوئے مٹی میں فنا ہو جاتی ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کا بھی یہی مقصد ہے کہ ہم اپنی طلب میں اتنے بیتاب رہیں کہ اللہ ہمیں اپنی طلب میں راکھ کر دے اور ہماری طلب کیا ہے بقول حضرت رضا بریلوی:

یہ سر ہو اور وہ خاک در ہو اور یہ سر  
رضا وہ بھی اگر چاہیں تو اب دل میں یہ ٹھانی ہے  
ہر مومن کی بھی طلب ہوتی ہے کہ کاش در مصطفیٰ پر اجل آجائے اور جس کو در مصطفیٰ  
پر اجل آجائے اس کی تقدیر کیا کہنا؟ وہ بھی اس طرح کہ ہمارا وجود سوزش عشق سے سوختہ  
ہو کر راکھ بن جائے۔ اور خاک مدینہ میں مل جائے، خاک مدینہ کی مدح و ثنا میں حضرت رضا  
بریلوی کا مصرع ثانی بھی کتنا پیارا ہے کہ ”یہ خاک تو سر کار سے تمغا ہے ہمارا“ یعنی مدینہ کی  
خاک (مٹی) ہم جیسے عاصیوں کے لیے گناہوں سے معافی کی سند ہے۔

● حدیث میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں ”مَنْ مَاتَ  
بِأَحَدِ الْحَرَمَيْنِ بُعْثَتْ مِنَ الْأُمَّنِيْنَ يَوْمَ الْقِيَمَةِ“، جو شخص کہ دونوں حرمین میں سے کسی  
حرم میں مرے وہ قیامت کے دن امن پانے والوں کے گروہ میں اٹھایا جائے گا۔

(جذب القلوب الی دیار الحبوب، از: شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، ص ۲۵۷)

● حضور اقدس رحمت عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”الْمَدِيْنَةُ خَيْرٌ  
لَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ“، مدینہ بہتر ہے ان کے لئے کاش کے جانتے ہوتے۔

(جذب القلوب اردو، ص ۱۰)

● ابن ماجہ اور عبد الحق نے ان لفظوں میں روایت کیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”مَنْ إِسْتَطَاعَ أَنْ يَمُوتَ بِالْمَدِيْنَةِ فَلِيَمُوتْ، فَمَنْ مَاتَ بِالْمَدِيْنَةِ كُنْتُ لَهُ شَفِيْعًا وَ شَهِيْدًا“

ترجمہ: جو شخص مدینہ میں مرنے کی طاقت رکھتا ہے تو اس کو چاہیئے کہ مدینہ میں مرے، پس جو شخص مدینہ میں مرائیں اس کے لئے قیامت میں شفاعت کروں گا اور اس کے حق میں گواہی دوں گا۔  
(جذب القلوب، اردو، ص ۲۲)

اسی حدیث کی امام احمد رضا محدث بریلوی ترجمانی فرماتے ہیں کہ ”یہ خاک تو سر کار سے تمغا ہے ہمارا“، مدینہ منورہ کی مقدس خاک کی قدر و منزلت وہی جانتا ہے کہ جس کے دل میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عظمت و محبت کا دریا موجزن ہوتا ہے۔ سرزیں مدینہ منورہ کو اگر شرف حاصل ہے تو وہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی کے طفیل حاصل ہے۔ یہی شرف مکہ معظمه کو بھی حاصل ہے۔

● قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ”لَا أُقْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ وَأَنْتَ حِلٌّ بِهَذَا الْبَلَدِ“  
(پارہ ۳۰، سورۃ البلد، آیت ۲۱)

ترجمہ: مجھے اس شہر کی قسم کہ اے محبوب تم اس شہر میں تشریف فرماؤ۔ (کنز الایمان)  
اس آیت میں اللہ تبارک و تعالیٰ مقدس شہر کی قسم یاد فرماتا ہے۔ اس آیت میں مکہ معظمہ یا مدینہ منورہ کا ذکر نہیں، بلکہ مطلق فرمایا گیا کہ آپ جس شہر میں تشریف فرماؤ، اس شہر کی قسم۔ چوں کہ یہ آیت کریمہ کہ معظمہ میں نازل ہوئی ہے اور اس وقت شہر سے مراد کہ تھا کیوں کہ قرآن شریف میں اس شہر کو ”وَأَنْتَ حِلٌّ بِهَذَا الْبَلَدِ“، یعنی تم اس شہر میں تشریف فرماؤ۔ سے مقید کر دینا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ شہر کی قسم یاد فرمانا صرف محبوب کی جلوہ گری سے ہے اور جب وہ محبوب بھرت فرمائے کہ معظمہ سے مدینہ منورہ تشریف لے گئے تو قسم کا سبب اور

ہوا اس نے گمان کیا کہ شاید اس کے ساتھ استہزا فرمایا ہے، مگر وہ اس خاک کو لے کر مریض کے پاس پہنچا، تو وہ مرنے کے قریب تھا۔ مریض کو جلدی سے وہ خاک چٹائی اور وہ فوراً شفایا ب ہو گیا۔  
(مدارج النبوة، جلد اول، ص ۳۵۸)



وصفات مکہ معظمه سے منتقل ہو گیا۔ اور سرز مین مدینہ طیبہ کو یہ شرف حاصل ہو گیا۔ اب محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مدینہ طیبہ میں اپنی ظاہری زندگی بسر فرم رہے ہیں۔ اور اب وہ قسم مدینہ منورہ کے متعلق ہو گئی۔ اور پھر ظاہری زندگی سے پردہ فرمائے محبوب سرز مین مدینہ منورہ میں تا قیام قیامت آرام فرمائیں۔ لہذا قسم بھی قیامت تک شہر مدینہ منورہ کے لئے ہو گئی۔

- حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں کہ میں نے نہ سنا کہ خدا نے حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سوا کسی کے شہر اور عمر کی قسم یاد فرمائی ہو۔

اسی آیت کریمہ کے نازل ہونے کے بعد امیر المؤمنین سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بارگارہ رسالت میں عرض کیا کہ ”بَأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ بَلَغْتَ مِنَ الْفَضِيلَةِ عِنْدُهُ أَنْ أَقْسِمَ بِتُرَابِ قَدَمِيَكَ فَقَالَ لَا أَقْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ“

**ترجمہ:** یا رسول اللہ! میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک آپ کی بزرگی اس حد تک پہنچی کہ خدا نے آپ کے قدموں کی خاک کی قسم یاد فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے کہ ”لَا أَقْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ“ (المواهب اللدنی، تفسیر سورہ المترح، ص ۱۸۱) ظاہر امر ہے کہ کسی شہر کی قسم یاد فرمانے سے مراد شہر کی خاک ہی ہوتی ہے۔ کیوں کہ شہر سے مراد سرز مین ہے جس کی خاک اس شخصیت کے قدموں سے مس کر رہی ہو۔ اور مدینہ منورہ کی خاک؟ اللہ اکبر! اس مقدس خاک میں تمام امراض روحانی و جسمانی کی شفا ہے۔ اور ہر بلا اور آفت و مصیبت، امراض و عذاب سے نجات کا تمغا یعنی سند ہے۔

ایک روایت میں ہے کہ ایک شخص کو استسقاء کی بیماری ہوئی، اس بیماری میں پیٹ بہت بڑھ جاتا ہے اور شدت سے پیاس لگتی ہے۔ اس شخص نے کسی کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں اپنے مرض کی شفایابی کے لئے بھیجا۔ حضور نے ایک مٹھی خاک دست اقدس میں لے کر اپنا العاب دہن اس میں ڈالا اور اس فرستادہ کو عطا فرمادیا، وہ متعجب اور حیران

|                      |                               |
|----------------------|-------------------------------|
| (فیروز الگات، ص ۱۰۰) | <u>گل بو:</u> پھول کی خوشبو۔  |
| (فیروز الگات، ص ۱۰۲) | <u>گل ولبل:</u> عاشق و معشوق۔ |
| (فیروز الگات، ص ۱۰۱) | <u>گل زار:</u> رونق۔          |
| (فیروز الگات، ص ۱۰۲) | <u>گل کھانا:</u> عاشق ہونا۔   |

- دوسرے مصرع میں پہلی مرتبہ جو لفظ ”گل“ ہے اس کا مطلب ”پھول“ ہے۔
- دوسرے مصرع میں دوسری مرتبہ جو لفظ ”گل“ ہے اس کا مطلب ”معشوق“ ہے۔
- دوسرے مصرع میں تیسرا مرتبہ جو لفظ ”گل“ ہے اس کا مطلب ”عاشق“ ہے۔
- دوسرے مصرع میں چوتھی مرتبہ جو لفظ ”گل“ ہے اس کا مطلب ”رونق“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ ماں کج جنت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف ایک عالی شان انداز میں بیان فرمائے ہیں۔ یہ شعر آپ کی اس نعت کا ہے جو آپ نے غزل کے انداز میں کہی ہے اور جس میں آپ نے لفظ ”گل“ کو بحیثیت ردیف استعمال فرمایا ہے۔ نعت کا مطلع یعنی پہلا شعر یہ ہے:

کیا ٹھیک ہو رخ نبوي پر مثال گل  
پامال جلوه کف پا ہے جمال گل  
پوری نعت شریف عشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے شاداب پھولوں سے لہلہتی

(33)

جنت ہے ان کے جلوہ سے جو یائے رنگ و بو  
اے گل ہمارے گل سے ہے گل کو سوال گل

**حل لغت:**

جلوہ: نمائش کرنا، خود کو دوسروں کو دکھانا، کسی خاص انداز سے سامنے آنا، نمودار ہونا، تخلی، نور، رونق، نظارہ کرنا، معشوق کا ناز و انداز سے چلنا، دلخواہ، دلختن کا آمنے سامنے ہو کر آئینہ میں ایک دوسرے کی صورت دیکھنا۔

(فیروز الگات، ص ۳۶۹ ☆ لغات کشوری، ص ۱۹۸)

جو یا: ڈھونڈنے والا، تلاش کرنے والا۔ (فیروز الگات، ص ۳۸۶ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۵)

رنگ: بر، لون، فام، رنگت، روپ، طرز، روشن، قسم، نوع، بہار، خوبی، خوبصورتی، رونق، مثل، مانند، نظیر، رسم، طریقہ، دستور، قاعدہ، مزہ، لطف، نہار، نشہ، طاقت، سلوک، عیب، شرم، ہم سر، جوڑا، مکر، حیله، ہنسی، مذاق، نام، راگ۔

(فیروز الگات، ص ۳۷۰ ☆ لغات کشوری، ص ۳۳۱)

بُو: باس، مہک، خوشبو، بدبو، خبر، بھٹک، راز، آن بان شان، شک و شبہ کی جگہ، امید، طمع، سراغ، محبت، خوبی، کاش، شاید۔ (فیروز الگات، ص ۲۲۱ ☆ لغات کشوری، ص ۱۰۶)

رنگ و بُو: شان و شوکت، رونق، کروفر۔ (فیروز الگات، ص ۲۲۲)

گل: پھول، جسم کو داغنے کا نشان، چراغ کی ملتی کا جلا ہوا یا جلتا ہوا سرا، جوتے کی ایڑی کا چڑرا، معشوق، داغ، دھبہ، پھانسی، حقے کا جلا ہوا تمبا کو، وہ سفید دھبہ جو آنکھوں میں پڑ جائے، آگ سے جل جانے کا نشان، آگ کا انگارہ، نتیجہ، بہتر، خوب۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۰ ☆ لغات کشوری، ص ۲۱ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۲)

ہے اور کیف و سرور عشق رسول سے مہک رہی ہے جس کی دل شاد خوبی سے مومن کا ایمان بھی معطر ہو رہا ہے۔ یہ شعر اس نعمت کا دوسرا شعر ہے جس میں آپ ایک پھول سے مخاطب ہو کر فرماتے ہیں کہ

جنت ہے ان کے جلوے سے جو یائے رنگ و بو  
اے گل ہمارے گل سے ہے گل کو سوال گل

پہلے شعر کو لغت سے حل کرنے کی کوشش کریں۔ آپ فرماتے ہیں کہ میرے آقا و  
مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بے مثل و مثال حسن و جمال کا یہ عالم ہے کہ خود جنت بھی ان  
کے جلوے سے رنگ اور بو (خوبی) تلاش کرتی ہے۔ لہذا اے گل (پھول) ہمارے گل  
(معشوق و محبوب، یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) سے گل (عاشق، جنت) بھی گل  
(رونق و جمال) کا سوال کرتا ہے۔ اس شعر میں لفظ ”گل“ کا چار مرتبہ استعمال کیا گیا ہے اور  
چاروں مرتبہ الگ الگ معنی میں اس کا استعمال ہوا ہے۔ حل لغت کے کالم میں چاروں معنی  
ملاحظہ فرمائیں۔ چاروں لفظ ”گل“، حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی و مطلب  
کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔ اور  
اس شعر میں ایک ساتھ دو تجھیں ہیں اور خوبی کی بات یہ ہے کہ دونوں تجھیں ایک ہی لفظ ”  
گل“ میں بیان کی گئی ہیں۔ اردو ادب کے کسی بھی شاعر نے اس طرح ایک ہی لفظ سے چار  
الگ الگ معنی اخذ کر کے ایک ہی شعر میں ایک ساتھ دو تجھیں کی مثال پیش نہیں کی۔ یہ تو  
صرف حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے کلام کا خاصہ ہے۔ کیوں کہ ”کلام الامام،  
امام الكلام“، یعنی امام کا کلام جو ہوتا ہے وہ کلام کا بھی امام ہوتا ہے۔

پھول کی اہمیت اس کی خوبی اور رنگ و روپ کی وجہ سے ہی ہے۔ خوبی اور رنگ کی  
وجہ سے ہی پھول پیارا لگتا ہے۔ حالاں کہ پھول نزاکت و لطافت کا بھی حامل ہوتا ہے۔ لیکن  
صرف نزاکت جاذب ہونے کے لئے کافی نہیں۔ ویسے تروئی اور کپاس کا پودا بھی اپنے اندر

نزاکت کا وصف رکھتا ہے لیکن خوبی اور رنگ نہ ہونے کی وجہ سے اس کی نزاکت غیر جاذب بن کر رہ جاتی ہے اور خوبی اور رنگ میں زیادہ اہمیت خوبی کو حاصل ہے۔ اگر کسی پھول میں رنگ کی سجاوٹ ہے، لیکن خوبی کا فقدان ہے تو پھول صرف دکھاوے کے پھول میں مشارہ ہو گا اور اس کی اہمیت نہ ہو گی۔ مثال کے طور پر دھوڑا کا پھول جاذب النظر نہیں لیکن اس کی خوبی کو لکش ہے تو وہ پھول ضرور دل کو لبھانے اور دماغ کو معطر کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے، سیاہ رنگ ہرگز جاذب النظر نہیں ہوتا۔ بلکہ بعض لوگ سیاہ رنگ کو رنج و غم کی علامت کا غلط نظر یہ رکھتے ہیں۔ لیکن اگر سیاہ رنگ میں بھی خوبی کی آمیزش ہو جائے گی تو وہ خوبی رنگ کی خوبی کو بھی زائل کر دیتی ہے۔ مثال کے طور پر ”گل مشکی“ یا ایک سیاہ رنگ کا خوبی دار پھول ہوتا ہے جو اپنی نرالی خوبی و مہک کی وجہ سے سیاہ رنگ ہونے کے باوجود بھی لکش ہوتا ہے۔

اختصر! پھول کی اہمیت، نزاکت کے ساتھ ساتھ خوبی اور رنگ کے ہونے کی وجہ سے ہی ہے۔ گل آفتا، گل احر، گل داؤدی، گل سرسبد، گل سون، گل شب افروز، گل شبوب، گل صدر برگ، گل عباسی، گل لالہ، گل مہندی، گل نسرین، گل نیلوفر، گل ہزارہ، گل نسترن جیسے مشہور و معروف پھول نزاکت کے ساتھ ساتھ رنگ و خوبی کا بھی وصف رکھنے کی وجہ سے شہرت یافتہ ہیں۔

اب اسی نزاکت، رنگ اور خوبی کے حامل پھول کو مناسب ہو کر حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں: ”اے پھول! تجھ میں نزاکت، خوبی اور حسن کا سنگم ہے۔“ یہ تینوں وصف جنتی وصف ہیں کیوں کہ جنت میں لطافت خوبی اور رنگ ہی ہوگا۔ دنیا کے اعلیٰ سے اعلیٰ حسن و جمال اور دنیا کی خوبی و مہک اور دنیا کی لطافت و نزاکت کو جنت کی کسی چیز کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں۔ یہاں تک کہ جنت کی کوئی حور زمین کی طرف جھانکے تو زمین سے آسمان تک روشن ہو جائے۔ اور خوبی سے بھر جائے اور چاند سورج کی روشنی جاتی رہے۔ توجہ وہ جنت کا جو بقعہ نور اور قبہ خوبی ہے۔ وہ جنت بھی میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جلوے یعنی

تجلی نور سے رنگ و نور کی طلب گار ہے۔ بلکہ میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے طفیل وجود میں آئی ہے۔

● امام اجل سیدنا امام مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے شاگرد اور امام احمد بن حنبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے استاذ اور امام بخاری و امام مسلم کے استاذ الاستاذ حافظ الحدیث، احمد الاعلام، حضرت عبدالرزاق ابو بکر بن ہمام رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی مصنف میں حضرت سیدنا و ابن سیدنا جابر بن عبد اللہ الانصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ:

”قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ يَا أَبِي أَنْتَ وَأَمِّي أَخْبِرْنِي عَنْ أَوَّلِ شَيْءٍ خَلَقَهُ اللَّهُ تَعَالَى قَبْلَ الْأَشْيَاءِ قَالَ يَا جَابِرُ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَدْ خَلَقَ قَبْلَ الْأَشْيَاءِ نُورَ نَبِيِّكَ مِنْ نُورِهِ فَجَعَلَ ذَالِكَ النُّورَ يَدُورُ بِالْقُدْرَةِ حَيْثُ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى وَلَمْ يَكُنْ فِي ذَالِكَ الْوَقْتِ لَوْحٌ وَلَا قَلْمَانٌ وَلَا نَارٌ وَمَلَكٌ وَلَا سَمَاءٌ وَلَا أَرْضٌ وَلَا جَنٌّ وَلَا إِنْسَنٌ ، فَلَمَّا أَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ قَسَمَ ذَلِكَ النُّورَ أَرْبَعَةً أَجْزَاءٍ فَخَلَقَ مِنَ الْجُزْءِ الْأَوَّلِ الْقَلْمَ وَ مِنَ الثَّانِي الْلَّوْحَ وَ مِنَ الثَّالِثِ الْعَرْشَ ثُمَّ قَسَمَ الْجُزْءَ الرَّابِعَ أَرْبَعَةً أَجْزَاءٍ فَخَلَقَ مِنَ الْأَوَّلِ حَمَلَةَ الْعَرْشِ مِنَ الثَّانِي الْكُرْسِيِّ وَ مِنَ الثَّالِثِ بَاقِي الْمَلَائِكَةِ ثُمَّ قَسَمَ الرَّابِعَ أَرْبَعَةً أَجْزَاءٍ فَخَلَقَ مِنَ الْأَوَّلِ السَّمَاوَاتِ وَ مِنَ الثَّانِي الْأَرْضِيَّنِ وَ مِنَ الثَّالِثِ الْجَنَّةَ وَالنَّارَ ثُمَّ قَسَمَ الرَّابِعَ أَرْبَعَةً أَجْزَاءٍ۔“ (الحدیث بطولہ)

ترجمہ: وہ فرماتے ہیں، میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میرے ماں باپ حضور پر قربان، مجھے بتا دیجئے کہ سب سے پہلے اللہ عز و جل نے کیا چیز بنائی، فرمایا: اے جابر! بیشک بالیقین اللہ تعالیٰ نے تمام مخلوقات سے پہلے تیرے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کا نور اپنے نور سے پیدا فرمایا وہ نور قدرت الہی سے جہاں خدا نے چاہا دورہ کرتا رہا۔ اس وقت لوح و قلم، جنت و دوزخ، فرشتے، آسمان، زمین، سورج چاند، جن آدمی کچھ نہ تھا۔ پھر جب اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا کرنا

چاہا تو اس نور کے چار حصے کئے۔ پہلے حصہ سے قلم، دوسرا سے لوح، تیسرا سے عرش بنایا۔ پھر چوتھے حصے کے چار حصے کئے پہلے سے عرش کو اٹھانے والے فرشتے دوسرا سے کرسی اور تیسرا سے باقی تمام فرشتے بنائے پھر اس چوتھے حصے کے چار حصے بنائے۔ پہلے حصے سے آسمان دوسرا سے زمین اور تیسرا سے جنت و دوزخ بنائے پھر اس چوتھے حصے کے چار حصے کئے۔ آخر حدیث تک۔ (صلات الصفاء فی نور المصطفیٰ، اذ: امام احمد رضا محدث بولیوی، ص ۳)

اس حدیث کو امام نبیقی نے ”دلال النبوة“ میں

- امام قسطلانی نے ”المواهب اللدنیۃ“ میں

- امام ابن حجر عسکری نے ”فضل القری‘“ میں

- علامہ فاسی نے ”مطالع المسرات“ میں

- علامہ زرقانی نے ”شرح المواهب اللدنیۃ“ میں

- علامہ دیار بکری نے خمیں میں، اور شیخ محقق عبد الحق محدث دہلوی نے ”مدارج النبوة“ میں روایت کیا ہے۔ یہ حدیث حسن، صالح مقبول اور معتمد ہے۔

- جنت کارنگ و رونگ نور و رونق اور جنت کی خوبیوں میں کیسی ہوگی؟ اب وہ دیکھیں۔ احادیث مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی روشنی میں علماء و ائمہ ملت اسلامیہ نے جنت کے جو اوصاف بیان فرمائے ہیں ان میں سے ہے کہ:

- جنت کی دیواریں سونے اور چاندی کی اینٹوں اور مشک کے گارے سے بنی ہیں۔ ایک اینٹ سونے کی ایک اینٹ چاندی کی۔ زمین زعفران کی اور کنکریوں کی جگہ موتنی اور یاقوت ہیں۔

- جنت میں چار دریا ہیں۔ ایک پانی کا، دوسرا دودھ کا، تیسرا شہد کا اور چوتھا شراب کا پھر ان سے نہریں نکل کر ہر ایک مکان سے جاری ہیں، وہاں کی نہریں زمین کھود کر نہیں بہتیں۔

بلکہ زمین کے اوپر اور روائی ہیں نہروں کا ایک کنارہ موتی کا دوسرا یاقوت کا، اور نہروں کی زمین خالص مشکل کی۔ وہاں کی شراب دنیا کی شراب کی طرح نہیں کہ جس میں بدبو، کڑواہٹ اور نشہ ہوتا ہے کہ جس کے پینے والے بے عقل ہو جاتے ہیں اور آپ سے باہر ہو کر بیہودہ بکواس کرتے ہیں۔ وہ پاک شراب ان سب باتوں سے پاک اور منزہ ہے۔

(بہار شریعت، حصہ اول) ۲۳

ان تمام اقتباسات کا حاصل یہ ہے کہ جنت میں ہر طرح کی غایت درجہ نزاکت، رنگت، اطافت خوبی اور مہک ہے۔ حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کردہ حدیث جو مندرجہ بالا مذکور ہوئی۔ اس سے یہ ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے نور کے چار حصے کیئے، چوتھے حصے کے چھوٹے حصے سے جنت بنائی ہے۔ تو جنت کی اصل اور جنت کا مبداء و بنیاد نور مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے۔ جنت اس نور مصطفیٰ کی ایک فرع اور شاخ ہے اور ظاہر ہے کہ فرع اور شاخ میں جو رنگ اور رونق اور خوبی اور مہک ہوتی ہے۔ وہ اس کی اصل اور جڑ کی بنیاد پر ہی ہوتی ہے۔

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے نور سے پیدا فرمایا ہے۔ تو جو ذات پاک اللہ کے نور سے بنی ہوں کے نور، حسن و جمال اور نورانیت میں شک کی گنجائش ہی نہیں۔ اور اس نوری جسم کو اللہ تعالیٰ نے ایک خصوصیت عطا فرمائی ہے کہ اس جسم اطہر سے جو بھی شی خارج ہوتی ہے وہ نور اور خوبی دار ہی ہوتی ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم اقدس کی خوبی کے تعلق سے کچھ واقعات حدیث کی روشنی میں شعر نمبر 114

خالی پاؤں گا جب اس گل سے دماغ  
زندگی کا میرے گل ہوگا چرانغ

کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔ یہاں تک کا ایک دور و ایات پیش خدمت ہیں۔  
حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے ہر ایک خوبی مشکل ہو یا غیر

سو گھنی ہے۔ لیکن نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خوبیوں کے اطہر سے زیادہ کوئی نہ تھی۔

(مدارج النبوة، از شیخ محقق عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۲۷)

● حضرت ام ایمن رضی اللہ تعالیٰ عنہا جو آپ کی خدمت میں رہا کرتی تھیں، وہ فرماتی ہیں کہ رات کے وقت حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے تخت مبارک کے نیچے پیالہ رکھا جاتا تاکہ اگر رات میں ضرورت ہو تو اس میں بول (پیشتاب) فرمادیں۔ چنانچہ ایک رات جب آپ نے بول مبارک فرمایا اور صبح ہوئی تو حضور نے ام ایمن سے فرمایا کہ اس تخت کے نیچے ایک پیالہ ہے اسے زمین کے سپر دکر، لیکن انہوں نے اس پیالہ میں کچھ نہ پایا۔ ام ایمن نے عرض کیا یا رسول اللہ! رات مجھے پیاس معلوم ہوئی تو میں نے اسے پی لیا، اس پر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تبسم فرمایا۔ اور ام ایمن سے فرمایا کہ ”اب تمہیں کبھی پیش کا درد لاحق نہ ہو گا۔“

(مدارج النبوة، اردو، جلد ا، ص ۵۰)

● ایک عورت تھیں جن کا نام ”برک“ رضی اللہ عنہا تھا۔ وہ بھی آپ کی خدمت میں رہا کرتی تھیں، انہوں نے بھی ایک مرتبہ آپ کا بول شریف پی لیا تھا۔ اس پر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ”تم ہمیشہ کے لئے تندرست بن گئیں اب کبھی بیمار نہ ہوگی، چنانچہ وہ عورت کبھی بھی بیمار نہ ہوئیں۔“

(مدارج النبوة، جلد ا، ص ۵۰)

● شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ بعض روایتوں میں ہے کہ ایک شخص نے آپ کا بول شریف پی لیا تھا۔ تو اس کے جسم سے ہمیشہ خوبی مکھتی رہتی۔ حتیٰ کہ اس کی اولاد میں کئی نسلوں تک یہ خوبیور ہی۔

(مدارج النبوة، جلد ا، ص ۵۰)

اب آئیے! حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کے مصرع اول پر غور کریں کہ ”جنت ہے ان کے جلوے سے جو یائے رنگ و بو،“ یعنی جنت بھی میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جلوے سے رنگ و بو یعنی شان و شوکت تلاش کر رہی ہے۔ اس شعر

میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے لفظ ”جلوے“، مفرد استعمال فرمایا ہے۔ جمع ”جلوؤں“، استعمال نہیں فرمایا۔ یعنی صرف ایک جلوے نے جنت کوشان و شوکت بخش دی۔ اور وہ جلوہ ہے شبِ معراج کا۔ شبِ معراج میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے جسم اقدس کے ساتھ جنت کی سیر کرنے تشریف لے گئے تھے۔ واقعہِ معراج اور اس کے اسرار شعر نمبر 71

معراج کا سماں ہے کہاں پہنچے زارو  
کرسی سے اوپھی کرسی اسی پاک در کی ہے  
اور شعر نمبر 102

پوچھتے کیا ہو عرش پر یوں گئے مصطفیٰ کہ یوں  
کیف کے چہاں جلیں کوئی بتائے کیا کہ یوں  
کی تشریع میں ملاحظہ فرمائیں۔ یہاں پر صرف اتنا ہی ملاحظہ ہو کہ شبِ معراج حضور  
اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنے قدم ناز سے جنت کی سیر فرمائی کہ جنت کی شان و شوکت  
کو دو بالا فرمایا۔ جسم اقدس کی خوبیوں نے جنت کو معطر کر دیا ہے۔ صرف ایک مرتبہ جنت کی سیر  
کرما کر اپنے ایک ہی جلوے سے جنت کو زینت بخشی، اور تن مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی  
خوبیوں سے بہشت بھی عنبر سارا ہو گئی۔ لیکن یہاں ایک پیچیدہ مسئلہ وہ لوگ کھڑا کر رہے ہیں۔ جو  
حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسمانی معراج کے منکر ہیں۔ عظمت رسول سے جلنے والے  
گروہ نے ایک فتنہ یہ مچا رکھا ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو معراجِ خواب میں ہوئی تھی۔  
آپ اپنے جسم اقدس کے ساتھ معراج میں تشریف نہیں لے گئے تھے۔ تو جب یہ منکرین  
جسمانی معراج کے قائل نہیں تو پھر شبِ معراج جسم اقدس کے ساتھ جنت میں تشریف لے  
جانے کے بھی قائل نہیں۔ تو لا محالہ وہ جنت کو قدم ناز سے زینت بخشنے کے منکر ہیں۔ ایسے  
منکرین کو ساکت و مبهوت کرنے کے لیے الحمد للہ! اہل سنت و جماعت کے پاس دلائل و شواہد

موجود ہیں۔

● صحیح مسلم میں حضرت حذیفہ اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے اور تصانیف طبرانی ابن الی حاتم وابن مردویہ میں حضرت عقبہ بن عامر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جو حدیث شفاعت مروی ہے اس طویل حدیث کے اختتام پر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی ہے کہ:

”فَيَأْتُونِي فَيَاذَنُ اللَّهُ لِي أَنْ أَقُومَ إِلَيْهِ فَيَتُوْرُ مِنْ أَطْيَبِ رِيحٍ مَا شَمَّهَا أَحَدٌ قَطُّ حَتَّى الَّتِي رَبَّي فَشَفَعَنِي وَيَجْعَلُ لِي نُورًا مِنْ شَعْرَ رَاسِي إِلَى ظُفْرِ قَدْمِي۔“

ترجمہ: لوگ میری خدمت میں حاضر آئیں گے۔ اللہ تعالیٰ مجھے اذن دے گا۔ میرے کھڑے ہوتے ہی وہ خوبیوں میں کی جو آج تک کسی دماغ نے نہ سوکھی ہو گی۔ یہاں تک کہ میں اپنے رب کے پاس حاضر ہوں گا، وہ میری شفاعت قبول فرمائے گا۔ اور میرے سر کے بالوں سے پاؤں کے ناخن تک نور کر دے گا۔

(جیلی الیقین بان سیدنا شفیع المرسلین، از: امام احمد رضا محدث بریلوی، ص: ۱۳۲، حدیث نمبر ۳۵)

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ بروز قیامت جب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے رب کے حضور استادہ ہوں گے، تب ایک انوکھی اور بے مثال خوبیوں میں کی اور حضور سر سے لے کر پاؤں تک نور سے بھر جائیں گے۔ پھر کیا ہو گا؟ حضور جنت میں سب سے پہلے تشریف لے جائیں گے۔

● مند احمد اور صحیح مسلم شریف میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور سید المرسلین، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”اَتَیْ بَابَ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَسْتَفْتِحْ فَيَقُولُ الْخَازِنُ مَنْ أَنْتَ؟ فَأَقُولُ مُحَمَّدٌ، فَيَقُولُ بِكَ اُمِرْتُ أَنْ لَا أَفْتَحَ لَا حَدِّ قَبَّالَكَ۔“

(34)

اس میں زم زم ہے کہ تم تم اس میں جم جم ہے کہ بیش  
کثرت کوثر میں زم زم کی طرح کم کم نہیں

حل لغت:

|               |                                                                                                                                          |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u>زم زم:</u> | سریانی زبان میں اس کا معنی تھم تھم ہے۔<br>(حدائق بخشش، حصہ ۲، ص ۲۲)                                                                      |
| <u>تمہنا:</u> | رکنا، پھرنا، وقفہ کرنا، چپ ہو جانا۔<br>(فیروز الگات، ص ۳۹۷)                                                                              |
| <u>تھمنا:</u> | تھمنا کا صیغہ امر ہے، رک جا، پھر جا، وقفہ کرنا، چپ ہو جا، تھم تھم کے معنی ہوں گے<br>رک جا، رک جا، پھر جا پھر جا۔<br>(فیروز الگات، ص ۳۹۷) |
| <u>جم جم:</u> | عربی زبان کا لفظ ہے معنی ہیں کثیر کثیر، زیادہ زیادہ، بہت بہت۔<br>(فیروز الگات، ص ۲۵۶) ☆ لغات کشوری، ص ۱۱۲ ☆ کریم الگات، ص ۲۷             |
| <u>بیش:</u>   | زیادہ، افزول، بہت، ادھک۔<br>(فیروز الگات، ص ۹۹) ☆ لغات کشوری، ص ۵۸۳ ☆ کریم الگات، ص ۱۲۸                                                  |
| <u>کثرت:</u>  | زیادتی، بہتات، انبوہ، بھجوم، بھیڑ، جھرمٹ۔<br>(فیروز الگات، ص ۱۰۳) ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۲ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۱                                |
| <u>کوثر:</u>  | بہشت کی نہر، جنت کا حوض، بڑا تھی، بڑی بخشش والا۔<br>(فیروز الگات، ص ۱۰۳) ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۲ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۱                         |
| <u>کم کم:</u> | تحوڑا تھوڑا کبھی کبھی، آہستہ آہستہ، بتدریج۔<br>(فیروز الگات، ص ۱۰۲)                                                                      |
| <u>نوٹ:</u>   | بزبان عربی کم کے معنی ہوتے ہیں کتنا، یعنی مقدار جانے کے لئے استعمال ہوتا ہے۔                                                             |
| <u>زم زم:</u> | بیت اللہ کے کنوں کا نام ہے۔ ایک کنوں ہے کعبہ کے پاس۔<br>(فیروز الگات، ص ۲۸) ☆ لغات کشوری، ص ۲۵۲ ☆ کریم الگات، ص ۸۲                       |

ترجمہ: میں روز قیامت جنت کے دروازے پر تشریف لا کر کھلواؤں گا تو داروغہ عرض کرے گا کون؟ میں فرماؤں گا، محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) داروغہ عرض کرے گا مجھے آپ ہی کے واسطے حکم تھا، کہ آپ کے پہلے کسی کے لئے نہ کھلو۔ (تجی ایقین، ص ۱۲، حدیث نمبر ۳۰)

• ابو نعیم حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی کہ حضور سید امر مسلمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”آناً أَوَّلُ مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ وَلَا فَخْرٌ۔“

ترجمہ: میں سب سے پہلے جنت میں رونق افروز ہوں گا اور کچھ فخر مقصود نہیں۔ حضور کے جنت میں سب سے پہلے تشریف لے جاتے ہی جنت کی رونق اور مہک میں اضافہ ہو جائے گا۔ اور جنت کی نورانیت و مہک شباب پر آجائے گی۔ معراج کی شب حضور کے جسم اقدس کے ساتھ جنت میں تشریف لے جانے کا انکار کرنے والوں کو یہاں انکار کرنے کی گنجائش نہیں۔

خیر! حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان ان احادیث کی روشنی میں پھول سے خطاب کرتے ہوئے مصرع ثانی میں فرماتے ہیں کہ  
اے گل ہمارے گل سے ہے گل کو سوال گل  
یعنی اے پھول ہمارے گل (محبوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) سے گل (عاشق یا جنت) کو سوال گل (یعنی رونق) ہے۔



پہلے مصروع میں جو لفظ ”زم زم“ ہے اس کا مطلب ”رک جا“ ہے۔

دوسرا مصروع میں جو لفظ ”زم زم“ ہے اس کا مطلب ”زم زم کا کنوائ“

ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان عشق نبی آخر الزماں، افضل الانبیاء والمرسلین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی وجہانی کیفیت ایک عجیب و غریب انداز میں بیان کر رہے ہیں۔ اور یہ باور کر رہے ہیں کہ جس طرح محبوب خدا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام مخلوق سے افضل و اعلیٰ ہیں اسی طرح ان سے نسبت رکھنے والی ہر چیز افضل و اعلیٰ ہے۔

اس شعر میں آپ نے چاہ زم زم اور حوض کوثر کا مقابل کیا ہے۔ چوں کہ زم زم کے چشمے کو حضرت سیدنا اسماعیل علیہ السلام سے نسبت ہے اس چشمہ کے وجود میں آنے کا واقعہ یہ ہے کہ حضرت ہاجرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا آپ کو لے کر مکہ جیسے بیابان میں تھیں۔ اور آپ پیاس کی شدت سے بے چین و بے قرار تھے۔ آپ کی یہ حالت دیکھ کر آپ کی والدہ ماجدہ ترپ اٹھیں اور آپ کو ایک درخت کے نیچے چھوڑ کر پانی کی تلاش میں صفا اور مروہ کی دو پہاڑیوں کے درمیان دوڑتی تھیں۔ شدید جستجو کے بعد بھی آپ کو پانی دستیاب نہ ہوا، ناچار مایوس ہو کر اپنے لخت جگر کے پاس واپس پلیٹیں کہ دیکھوں میرے لال کی کیا حالت ہے؟ ادھر یہ معاملہ ہوا کہ جب حضرت ہاجرہ پانی کی تلاش میں حضرت اسماعیل علیہ السلام کو تہا چھوڑ کر گئیں، تو حضرت اسماعیل شدت پیاس کی وجہ سے ترپ رہے تھے، اور اپنے ننھے ننھے مقدس پاؤں سے زمین رگڑ رہے تھے۔

رحمت خداوندی کا دریا جوش میں آیا اور جس جگہ آپ اپنے پاؤں کی ایڑی رگڑ رہے تھے۔ اس جگہ سے قدرتی طور پر اچانک پانی ابنا شروع ہوا۔ حضرت ہاجرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا جب اپنے

نورچشم کے پاس واپس آئیں، تو وہ جیرت میں پڑ گئیں۔ کیوں کہ حضرت اسماعیل علیہ السلام کے قدموں سے ملحق زمین سے آہستہ آہستہ پانی ابل رہا تھا۔ حضرت ہاجرہ پانی کو دیکھتے ہی فرط سرست سے جھوم اٹھیں، پانی آہستہ آہستہ ابل کر زمین پر پھیل رہا تھا۔ زمین ریتیلی تھی آپ کو یہ خوف تھا کہ کہیں پانی ریت میں مل کر خشک ہو کر ضائع نہ ہو جائے، اسی لئے انہوں نے پانی کے ارد گرد دائرہ کھینچ کر فرمایا۔ زم زم یعنی ٹھہر ٹھہر یہ لفظ زم سریانی زبان کا لفظ ہے۔ اس کے معنی ہیں، ہتم تھم۔ حضرت ہاجرہ کا زم زم خطاب اس پانی سے تھا۔ لہذا اس پانی کی وجہ تسمیہ ٹھہر اور اس پانی کا نام آب زم زم مشہور ہوا۔ حضرت ہاجرہ کا حکم پا کر وہ پانی اس دائرے میں محدود ہو کر کنوائ ہو گیا۔ حدیث میں ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”اگر حضرت ہاجرہ اسے نہ روکتیں تو وہ سمندر ہو جاتا“،

الحاصل! زم زم کو حضرت اسماعیل علیہ السلام سے نسبت ہے۔ زم زم کا پانی دنیا کے سب پانی سے افضل و اعلیٰ، خوش ذائقہ، مفید اور مفرح ہے۔ احادیث میں زم زم کے پانی کی بے شمار فضیلیتیں وارد ہیں۔ زم زم کے کنویں میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے وہ برکت عطا فرمائی ہے کہ کروڑوں آدمی اس کا کثرت سے استعمال کرتے ہیں پھر بھی وہ کبھی خشک نہ ہوا۔ آب زم زم کی کثرت و برکت کا سب کو اقرار ہے۔ لیکن آب زم زم کی کثرت اپنی جگہ مسلم، مگر حوض کوثر کی کثرت اس سے بہت ہی زیادہ ہے۔

قرآن مجید میں ہے کہ ”إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ“ (پارہ ۳۰، سورہ الکوثر، آیت)

ترجمہ: اے محبوب! بیشک ہم نے تمہیں کوثر عطا کیا۔ یعنی بہت سی خوبیاں عطا کیں۔  
(کنز الایمان)

حضرت عبد اللہ بن عمر اور دیگر صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین سے روایت ہے کہ حضور اقدس، مالک کوثر و جنت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”الْكَوْثَرُ نَهْرٌ فِي

(35)

ریش خوش معتدل مرہم ریش دل  
ہالہ ماہ ندرت چ لاکھوں سلام

**حل لغت:**

ریش: ڈاڑھی، مرد کے چہرے کے بال، خط۔

(فیروز الگات، ص ۳۲۸) ☆ لغات کشوری، ص ۳۲۹

معتدل: اعتدال، درمیانی درجہ کا، متوسط، مدهم، موافق، مساوی یعنی جس میں زیادتی اور کمی نہ ہو، مزاج جس میں افراط اور تفریط نہ ہو۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۲) ☆ لغات کشوری، ص ۱۷۰) ☆ کریم الگات، ص ۱۶۰)

وہ گاڑھی اور نرم و چکنی دوا جو زخم پر لگائی جائے، کسی قسم کے زخم کا علاج، وہ چیز جو تسلیم دے۔ (فیروز الگات، ص ۱۲۳۵) ☆ لغات کشوری، ص ۲۹۱) ☆ کریم الگات، ص ۱۵۲)

ریش: زخم، زخی، زخم کرنے والا، اردو میں صرف مرکبات میں استعمال ہوتا ہے مثلاً: دل ریش۔

(فیروز الگات، ص ۳۲۸) ☆ لغات کشوری، ص ۳۲۹)

دارہ، کنڈل، چاند کا کنڈل جو بخارات ارض سے چاند کے گرد پڑتا ہے اس کو فارسی میں خرمن ماہ بھی کہتے ہیں۔ یہ بھی سورج کے گرد بھی پڑتا ہے، بعضوں نے لکھا ہے کہ چاند کا ہالہ دلیل ہے میخ کے برنسے کی، اور سورج کا ہالہ دلیل ہے جنگ اور مقاتله کی۔ (فیروز الگات، ص ۱۲۲۹) ☆ لغات کشوری، ص ۸۱۰) ☆ کریم الگات، ص ۱۹۲)

ندرت: عمدگی، انوکھا پین، کمیابی، نادر، تہائی، کمی، اکیلا، فرد ہونا، تھنگی۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۵۲) ☆ لغات کشوری، ص ۲۷۷) ☆ کریم الگات، ص ۱۸۱)

الْجَنَّةُ، یعنی کوثر جنت کی ایک نہر کا نام ہے، جس کی درازی ایک ماہ کی راہ ہے۔ اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید اور شہد سے زیادہ میٹھا ہے۔ برف سے زیادہ ٹھنڈا اور مشک سے زیادہ خوشبو دار ہے۔ اس کے کوزے ستاروں کی طرح روشن ہیں اور ان کوزوں کی تعداد ستاروں سے زیادہ ہے۔ جو شخص اس سے ایک مرتبہ پیئے گا کبھی پیاسا نہ ہو گا۔ ثابت ہوا کہ چاہ زم زم کے مقابلے میں حوض کوثر میں بے انتہا کثرت ہے۔ اس کے پانی کے اوصاف میں یہ کہا گیا ہے کہ وہ دودھ سے زیادہ سفید ہو گا۔ دودھ جیسا سفید نہیں کہا گیا۔ شہد جیسا میٹھا نہیں کہا گیا بلکہ یہ کہا گیا کہ سفیدی میں مٹھا س میں ٹھنڈک اور خوشبو میں زیادہ ہو گا۔ حوض کوثر میں تو کثرت ہے ہی بلکہ اس کے پانی کے اوصاف میں بھی کثرت ہے۔ اسی کثرت کو پیش نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی ایک اچھوتے اور انوکھے انداز میں زم زم اور کوثر کا تقبل کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اس میں زم زم کی طرح حکم ہے یا کوثر کی طرح بیش، یعنی کثرت ارے زم زم میں تو کم یعنی کتنا ہے۔ یہ سوال ہے۔ کم کم کے معنی عربی زبان میں کتنا لکنا ہوتا ہے۔ اور اردو میں تھوڑا تھوڑا ہوتا ہے۔ دوسرے مصیر کا مطلب یہ ہوا کہ حوض کوثر ک جس کو میرے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے نسبت ہے اس کے مقابلے میں حضرت اسماعیل علیہ السلام سے نسبت رکھنے والے زم زم کی مقدار تھوڑی اور کم ہے۔ کتنی کم ہے؟ کوثر کی کتنی کثرت ہے؟ جتنی کثرت درجہ و مرتبہ میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو حضرت اسماعیل علیہ السلام سے ہے اتنی کثرت کوثر کو زم زم سے ہے۔



پہلے مصرع میں شروع میں جو لفظ ”ریش“ ہے اس کا مطلب ”ڈاڑھی“ ہے۔  
پہلے مصرع میں بعد میں جو لفظ ”ریش“ ہے اس کا مطلب ”رخم“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و مجتب حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مبارک ریش اطہر یعنی ڈاڑھی کی زینت، جاذبیت، اعتدال، حسن و جمال، رونق، نورانیت، عمدگی اور فیض و کرم کا ذکر کرتے ہوئے لاکھوں سلام پیش کر رہے ہیں۔ حضرت رضا فرماتے ہیں کہ ریش خوش معتدل، یعنی اعتدال والی ڈاڑھی مبارک کی وہ کرم نوازی ہے کہ وہ مرہم ریش دل یعنی زخمی دلوں کا مرہم و علاج ہے۔ یہ ڈاڑھی مبارک ہالہ، دائرہ یا کنڈل کی شکل میں انوکھے چاند کے ارد گرد یعنی کہ چہرہ اقدس کے ارد گرد پھیلی ہوئی ہے۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے کلام کی ایک خوبی یہ ہے کہ آپ کے کلام کا ہر لفظ قرآن و حدیث کی روشنی سے منور ہوتا ہے۔ کوئی بھی بات بغیر دلیل و ثبوت کے آپ نہیں کہتے تھے۔ شعر میں جو ریش خوش معتدل کا جملہ ہے وہ بعینہ حدیث کا ترجمان ہے۔

- حضرت ابن عساکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت کے الفاظ اس طرح ہیں کہ ”آسَوْدُ الْلِحْيَةِ حُسْنُ الشَّعْرِ مَفَاصُ الْلِحْيَيْنِ“، یعنی ڈاڑھی مبارک کے بال نہایت سیاہ اور خوبصورت تھے۔ اور وہ دونوں طرف سے برابر تھی۔
- حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہ جن کا شمار عشرہ مبشرہ میں ہے وہ فرماتے ہیں کہ آپ کی ریش مبارک نہایت خوبصورت اور خوب سیاہ تھی، سر کار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ریش مبارک کے متعلق اور بھی کئی روایات ہیں لیکن یہاں پر بمحاذ اخصار مذکورہ بالا روایات پر اکتفاء کیا گیا۔
- انسان کے جسم کے حسن و جمال کا آئینہ اس کا چہرہ ہوتا ہے۔ بلکہ انسان کا چہرہ اس کے اطوار و اخلاق کی ترجیحی کرتا ہے، آدمی کے چہرہ کی زینت ڈاڑھی ہے اور ڈاڑھی وہی خوبصورت لگتی ہے جو گھنی ہو، اور ساتھ میں وہ دونوں رخساروں پر فراخی سے پھیلی ہو۔ اور اس میں بھی خوبصورت آدمی کے چہرہ پر سیاہ ڈاڑھی تو ایسی محسوس ہوتی ہے کہ کالے بادلوں کے درمیان چاند طلوع ہے۔ لیکن سیاہ فام مکھڑے پر ہلکی ہلکی اور پتلی پتلی غیر متصل ڈاڑھی میں وہ زینت نہیں جو خوبصورت چہرہ پر سیاہ ڈاڑھی میں ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے چہرہ انور کی خوبصورتی کے سامنے تو چودھویں رات کے چاند کی خوبصورتی بھی ماند پڑ جاتی ہے۔ اس خوبصورت رخ انور پر جو ڈاڑھی تھی وہ بالکل سیاہ، گنجان اور دونوں طرف سے اعتدال والی تھی، اس معتدل ڈاڑھی کی وجہ سے رخ انور کے حسن میں چار چاند لگ گئے تھے۔ اس چہرہ انور کی زینت یعنی ڈاڑھی مبارک کو حضرت رضا بریلوی نے زخمی دلوں کا مرہم اور علاج کہا ہے اور یہ حقیقت ہے کہ کئی زخمی دلوں نے صرف اس مقدس چہرے کا دیدار کر کے اپنے زخمی اور مردہ دلوں کی صحت و حیات حاصل کی ہے۔ تاریخ کے صفات ایسے ہے شمار و اعقات سے مزین ہیں۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ڈاڑھی مبارک کو ”ہالہ ماہ ندرت“، یعنی انوکھے چاند کا کنڈل کہہ کر تعریف کا حق ادا کرنے کی سعی بلغ کے ساتھ

- حضرت ہند بنت ابی ہالہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا روایت کرتی ہیں کہ ”كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُثُرَ الْلِحْيَةِ“، یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ریش مبارک گنجان یعنی گھنی اور متصل تھی۔
- مشہور تابعی حضرت سعید بن مسیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے آپ کی ڈاڑھی مبارک کا تذکرہ ان الفاظ میں سنا کہ ”كَانَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَسْوَدَ الْلِحْيَةِ“، یعنی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ڈاڑھی مبارک خوب سیاہ یعنی کالی تھی۔

مقام پر ایک نرالے انداز میں یوں بیان کرتے ہیں کہ:  
 ستم کیا کیسی مت کئی تھی قمر وہ خاک ان کی رہ گزر کی  
 اٹھا نہ لایا کہ ملتے ملتے یہ داغ سب دیکھنا مٹے تھے  
 حضرت رضا بریلوی کے مندرجہ بالا شعروں مشعل راہ و مأخذ بنا کر در رضا کے گداونقیر  
 نے یوں عرض کیا ہے کہ:  
 جو ملتا چاند ان کی رہ گزر کی خاک چہرے پر  
 طفیل خاک کے مٹتے یہ سارے داغ صورت سے  
 (مصروف، ہمدانی)

اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب اعظم کو ایسا "ماہ ندرت" بنا کر بھیجا کہ جس کے نور نے  
 پوری کائنات کو منور فرمادیا۔ حضرت رضا بریلوی نے اس شعر میں اپنے آقا و مولیٰ کے چہرہ کو ماہ  
 ندرت کہا۔ لیکن مہر ندرت نہیں کہا۔ اگر مہر ندرت کہتے تو معنی ہوتے "انوکھے سورج" اور یہ  
 بات مسلم ہے کہ چاند کے مقابلے میں سورج کی روشنی ہزار ہا درجہ زیادہ ہے۔ لہذا چاند کے  
 بجائے سورج کہتے تو زیادہ مناسب تھا۔ بظاہر تو یہ بات مناسب معلوم ہوتی ہے لیکن حقیقت  
 میں مناسب نہیں کیوں کہ علم بیت اور علم نجوم کے اعتبار سے جب چاند کے بجائے سورج پر ہالہ  
 بنتا ہے تو وہ علامت ہوتی ہے جنگ اور مقابلہ کی۔ جنگ اور مقابلہ میں ضرب و شدت ہوتی  
 ہے۔ اور فریقین میں سے ایک کے لئے نتائج نقصان دہ ہوتے ہیں۔ جب کہ بارش کے نتائج  
 میں فوائد ہی فوائد ہیں۔ اور اللہ کے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی تمام عالمیں  
 کے لئے سراپا رحمت ہی رحمت ہے، ان کی رحمت کی بارش سے کائنات کا ذرہ ذرہ بہرہ مند ہو رہا  
 ہے۔ اور ہوتا رہے گا، اسی لئے حضرت رضا نے "مہر ندرت" کے بجائے "ماہ ندرت" کا  
 استعمال فرمایا ہے۔



ساتھ فلکیات سے تعلق رکھنے والے علم بیت کی طرف بھی اشارہ فرمایا ہے۔ علم بیت میں ہالہ  
 اس دائرے یا کنڈل کو کہتے ہیں جو کبھی بھی چاند اور سورج کے ارد گرد بن جاتا ہے اور چاند  
 سورج اس گھیرے میں آ جاتے ہیں۔ یہ ہالہ بخارات ارضی کی وجہ سے بنتا ہے۔ یہ ہالہ زمین  
 سے صاف نظر آتا ہے۔ بہت سے لوگوں نے دیکھا ہے بلکہ اکثر نہ دیکھا ہے۔ چاند کے ہالہ  
 کے متعلق یہ کہا جاتا ہے کہ جب چاند کے ارد گرد ہالہ بنتا ہے تو علم نجوم کے اعتبار سے بارش  
 ہونے کی امید کی جاتی ہے چاند کے بد لے اگر یہ ہالہ سورج پر بنتا ہے تو جنگ اور مقابلہ سے  
 آ گا ہی ہوتی ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان ڈاڑھی مبارک کو "ہالہ" سے تشییہ  
 دے کر امید نہیں بلکہ یقین کے درجہ میں کہہ رہے ہیں کہ جب آسمان کے چاند پر ہالہ بنتا ہے تو  
 پانی بستا ہے۔ لیکن یہ ڈاڑھی مبارک تو رحمت کے چاند پر بسلک ہالہ رحمت کی بارش ہونے کی  
 آگاہی کر رہی ہے۔ علاوہ ازیں چاند پر ہالہ ہمیشہ نہیں بنتا۔ آسمان کے چاند پر تو کبھی کبھارہی  
 ہالہ بنتا ہے لیکن خدا کی رحمت کے چاند صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے چہرہ اقدس پر مستقل طور پر ہالہ  
 (ڈاڑھی) ہے۔ تو رحمت کی بارش بھی مستقل ہوتی رہے گی حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان  
 نے ماہ ندرت سے چہرہ اقدس کو متصف کیا ہے اس میں یہ راز ہے کہ یہ چاند آسمان  
 دنیا کے چاند کی طرح نہیں جو طلوع اور غروب ہوتا ہے۔ گھٹنا اور بڑھتا ہے۔ روشنی میں قلت و  
 کثرت، فضا کی تبدیلی سے موثر ہوتا ہے۔ بادل کے سبب چھپ جاتا ہے۔ چہرے پر داغ  
 ہے۔ سورج کی روشنی کی تاب نہیں لاسکتا وغیرہ وغیرہ، کیوں کہ یہ ماہ ندرت، انوکھا چاند ہے۔  
 اس میں غروب، گھٹنا، قلب نور، ماحول کے اثرات سے موثر ہونا، چہرے کا داغدار ہونا، غیر کی  
 روشنی کی تاب نہ لاسکنا، جیسے عیوب و نقائص کا کوئی امکان ہی نہیں۔ بلکہ چاند سورج بھی اپنی  
 روشنی کے حصول کے لئے اسی ماہ ندرت کی گدائی کرتے ہیں۔ اس ماہ ندرت کے چہرہ اقدس پر  
 داغ ہونے کی بات تو بہت بعدی ہے، بلکہ اگر چاندان کے مقدس تلوے کی رہ گزر کی خاک اپنے  
 چہرے پر پل لیتا تو چاند کا چہرہ بھی داغ سے صیقل ہو جاتا۔ حضرت رضا بریلوی اس بات کو ایک

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حمد و ثناء میں کمال عشق اور حسن ظن کا اظہار کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: جنت کی نہر یعنی نہر کوثر کا عرب کا بارش کا باشدہ اور عجم کا بارش کا باشدہ یعنی تمام انسان قیامت کے دن خواہش مند ہوں گے۔ لیکن جنت کی ہر نہر کے لب حضور اقدس محمد عربی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رحمت کی بارش کے پیاسے (تشنه) ہوں گے۔ اس شعر میں لفظ ”تشنه“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ تشنه ہے اس کا معنی خواہش مند ہے، اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”تشنه“ ہے اس کا معنی ”پیاسا“ ہے۔ یہ دونوں لفظ ”تشنه“، حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر کی ابتداء میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ: ”تشنه نہر جناں ہیں“ یعنی جنت کی نہر کے خواہش مند ہیں۔ کون؟ عربی و عجمی؟ یعنی بنی نوع انسان کا ہر فرد، پھر چاہے وہ ملک عرب کا رہنے والا ہو یا غیر ملک عرب کا باشدہ ہو۔ وہ مرد ہو یا عورت، نیک ہو یا بد، ہر انسان جنت کی نہر یعنی نہر کوثر کا خواہش مند ہے۔ کہاں اور کیوں؟ میدانِ محشر میں جہاں لوگ پیاس کی شدت سے بے چین و بے قرار ہوں گے۔ اس دن آفتاب میں دس سال کی گرمی ہوگی اور آفتاب بالکل سر کے قریب ہوگا۔ آفتاب کی حرارت و گرمی کی وجہ سے پیاس کا یہ عالم ہو گا کہ زبانیں باہر آ جائیں گی۔ اور لوگ ”اعطش اعطش“، یعنی ”پیاس، پیاس، پکاریں گے۔

• امام احمد، امام بخاری، امام مسلم اور امام ترمذی حضرت ابو ہریرہ سے اور بخاری و مسلم و ابن ماجہ نے حضرت انس سے اور ترمذی و ابن حزیم نے حضرت ابو سعید خدری سے اور احمد و

(36)

تشنه نہر جناں ہیں عربی و عجمی  
لب ہر نہر جناں تشنه نیسان عرب

حل لغت:تشنه: پیاسا، خواہش مند۔

(فیروز اللغات، ص ۳۶۱) ☆ لغات کشوری، ص ۱۷۴ ☆ کریم اللغات، ص ۳۷۲

نہر: آب جو، چشمہ، دریا کی شاخ، پانی کی بڑی نالی جو آب پاشی کے لئے کھودی جائے، کسی پر چلا کر غصہ کرنا، منع کرنا، گھٹر کرنا، وہارا۔

(فیروز اللغات، ص ۱۳۸۹) ☆ لغات کشوری، ص ۹۳۷ ☆ کریم اللغات، ص ۱۸۸

جناب: جنت کی جمع، بہشثیں، دل، بہشت۔

(فیروز اللغات، ص ۲۷۳) ☆ لغات کشوری، ص ۱۷۰ ☆ کریم اللغات، ص ۲۹

لب: ہونٹ، کنارہ، طرف، جانب، ساحل، کراڑا، لعاب دہن، ہونٹوں کے اوپر کے بال، موچھ، لبالب۔

(فیروز اللغات، ص ۱۱۲۵) ☆ لغات کشوری، ص ۱۲۲ ☆ کریم اللغات، ص ۱۳۶

نیسان: قدیم شام کی ساتویں مہینہ کی بارش، بیساکھ، اپریل مئی کا موسم، اس مہینہ بھر آفتاب برج حمل میں ہوتا ہے اور اس مہینہ کے قطروں سے سیپ میں موٹی پیدا ہوتا ہے۔

(فیروز اللغات، ص ۱۳۹۲) ☆ لغات کشوری، ص ۹۲۷ ☆ کریم اللغات، ص ۱۸۹

پہلے مصروع میں جو لفظ ”تشنه“ ہے اس کا مطلب ”خواہش مند“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں جو لفظ ”تشنه“ ہے اس کا مطلب ”پیاسا“ ہے۔

بزار و ابن حبان و ابو یعلی نے حضرت ابو بکر صدیق سے اور احمد و ابو یعلی نے حضرت عبد اللہ بن عباس سے مرفوعاً اور عبد اللہ بن مبارک و ابن ابی شیبہ و ابن ابی عاصم و طبرانی نے بسند صحیح حضرت سلمان فارسی (رضی اللہ تعالیٰ عنہم جمعین) سے موقوفاً روایت کی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”روز قیامت اللہ تعالیٰ اولین و آخرین کو ایک میدان و سیق و ہموار میں جمع کرے گا کہ سب دیکھنے والے پیش نظر ہوں اور پکارنے والے کی آوازیں سنیں، وہ دن طویل ہو گا اور آفتاب کو اس روز دس برس کی گرمی دیں گے۔ پھر لوگوں کے سروں سے نزدیک کریں گے۔ یہاں تک کہ بقدر دو ماکانوں کے فرق رہ جائے گا۔ پسینے آنے شروع ہوں گے۔ قد آدم پسینہ تو زمین میں جذب ہو جائے گا پھر اور چڑھنا شروع ہو گا، یہاں تک کہ آدمی غوطہ کھانے لگیں گے۔ (آخری حدیث تک)

(تجلی ایقین بان مینا سید المرسلین، امام احمد رضا محدث بریلوی، ص ۱۳۱ تا ۱۵۱)

- امام احمد نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ مجھے حوض کوثر دیا گیا، جس کے پیالے آسمان کے ستاروں کی گنتی کے برابر ہیں۔

(خصائص کبریٰ، امام احمد جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۳۶۷)

- بخاری نے ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آفتاب بہت نزدیک ہو گا، یہاں تک کہ پسینہ آدھے کا ان تک پہنچے گا۔

(خصائص کبریٰ، امام احمد جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۳۷۸)

ایسے سنگین ماحول میں لوگ پیاس کے مارے ٹڑپتے ہوں گے اور تمذا کرتے ہوں گے کہ کاش تھوڑا سا پانی مل جائے لیکن اس دن تو سوائے حوض کوثر کہاں سے پانی میسر ہو؟ لہذا لوگ تمنا کریں گے کہ حوض کوثر کا پانی میسر ہو جائے، اسی کو حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ و

الرضوان فرماتے ہیں کہ:

تشنه نہر جناب ہیں عربی و عجمی  
اب نہر کوثر اور حوض کوثر کے متعلق کچھ معلومات اور تفصیل ملاحظہ ہو۔

- شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ، حوض کوثر کے تعلق سے وارد احادیث کثیرہ کا حاصل بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”اللہ تعالیٰ نے حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو حوض کوثر کے ساتھ خصوصی فضیلت بخشی، حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی حدیث میں ہے کہ حضور اکرم نے فرمایا میرے حوض کی درازی ایک ماہ کی مسافت ہے۔ اور اتنی ہی اس کی چوڑائی ہے ایک روایت میں ہے چاندی سے زیادہ سفید اور بعض روایتوں میں برف سے زیادہ سفید آیا ہے، اس کی خوبیوں مثک نافہ سے زیادہ تیز ہے اور اس کے پیالے آسمان کے ستاروں کی مانند ہیں اور ارگرد موتویوں کے قبے ہیں۔ (مدارج العیوۃ، اردو، جلد ۱، ص ۲۸۳)

- ابو نعیم نے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کی کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ مجھے حوض کوثر دیا گیا، جس کے پیالے آسمان کے ستاروں کی گنتی کے برابر ہیں۔ (خصائص کبریٰ، جلد ۱، اردو ترجمہ، ص ۳۸۲)

- حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ”جب میں جنت کی سیر کر رہا تھا تو میرے سامنے ایک نہر آئی، جس کے دونوں جانب موتویوں کے قبے تھے۔ میں نے حضرت جبریل علیہ السلام سے کہا کہ یہ کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ کوثر یہی ہے۔ جو اللہ تعالیٰ نے آپ کو مرحمت فرمائی ہے۔ اس کے بعد انہوں نے کوثر کی مٹی لینے کے لئے ہاتھ بڑھایا اور دیکھایا کہ وہ مشک ہے۔

(كتاب الشفاعة ب夷 حقوق المصطفى، از: حضرت قاضي عياض مالكي انڈي، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۳۲۳)

- حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے کوثر مرحمت فرمائی ہے۔ جو جنت میں ایک نہر ہے اور میرے

”لبہ نہر کا کنارہ“، یعنی جنت کی جتنی بھی نہریں ہیں ان کا کنارہ۔ تو ثابت ہوا کہ جنت میں اور بھی نہریں ہیں۔ مثلاً:

(فیروزاللغات، ص ۳۶۰)

تسنیم : بہشت کی ایک نہر کا نام ہے۔

(فیروزاللغات، ص ۸۰۶)

سلسپیل : بہشت کی ایک نہر ہے۔

(فیروزاللغات، ص ۱۰۲۴)

کوثر : بہشت کی ایک نہر ہے۔

کوثر، تسنیم اور سلسپیل یہ تینوں جنت کی نہروں کے نام ہیں۔ اور بقول حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان پوری نوع انسانی ترقیات کے دن جنت کی نہر کی خواہش مند ہوگی لیکن اس دن جنت کی ہر نہر حوض کوثر کی پیاسی ہوگی۔ کیوں کہ حوض کوثر کا کنارہ اتنا وسیع ہے کہ اس میں کئی نہریں سما جائیں گی۔ جیسا کہ حدیث میں ارشاد ہے کہ حوض کوثر کا طول و عرض یعنی لمبائی اور چوڑائی ایک ماہ کی مسافت ہے اور جس کی اتنی وسیع پیمانے پر لمبائی اور چوڑائی ہو اس میں کئی نہروں کا پانی سما سکتا ہے۔ جنت کی ہر نہر تشنہ نیسان عرب اس لئے ہے کہ جنت کی ہر نہر یہ چاہتی ہے کہ امت مصطفیٰ علیہ التحیۃ والثناء میراپانی پیئے، تاکہ اس بہانے سے امت مصطفیٰ کی میں خدمت کر کے رضاۓ مصطفیٰ حاصل کروں۔ لیکن امت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نہر کوثر سے نہیں بلکہ حوض کوثر سے پانی پیئے گی۔ اس لئے جنت کی ہر نہر چاہتی ہے کہ میں جلد از جلد حوض کوثر سے جاملوں اور اپنے وجود کو حوض کوثر میں تبدیل کر دوں۔ اپنے وجود کو حوض کوثر میں فنا کر دینے کی ہر نہر جنت اس لئے تمنا کرتی ہے کہ حوض کوثر سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جام بھر بھر کر غلاموں کو پلائیں گے اور حضور جب حوض کوثر سے اپنے دست اقدس سے جام بھریں گے تو یقیناً حوض کوثر کے پانی سے آپ کا دست اقدس مس ہو گا اور اس دست اقدس کو چھونے کی سعادت حاصل کرنے کے لئے جنت کی ہر نہر وصال دست اقدس کی پیاس کی شدت میں بے قرار ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ تاخیر ہو جائے اور میراپانی حوض کوثر میں دری سے پنچے۔ اور میں دست اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا بوسہ لینے سے محروم رہ جاؤں۔ یہی

حوض میں آکر گرتی ہے۔  
 (کتاب الشفائریف، اردو، جلد ا، ص ۳۲۲)  
 یہاں تک تو حوض کوثر کے تعلق سے گفتگو ہوئی کہ قیامت کے دن اس مقدس نہر کا پانی بلکہ اس پانی کا ایک قطرہ حاصل کرنے کے لیے لوگ تڑپتے ہوں گے۔ جیسا کہ حضرت رضا بریلوی عرض کرتے ہیں:

تیرے صدقے مجھے اک بوند بہت ہے تیری  
 جس دن اچھوں کو ملے جام چھلتا تیرا

● یہاں ایک خاص نکتہ کی نشان دہی کرنا ضروری ہے کہ نہر کوثر اور حوض کوثر دونوں الگ ہیں، نہر کوثر جنت کی ایک نہر کا نام ہے، جس کی تفصیل اور گزری۔ یہ نہر کوثر بہتی بہتی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حوض کوثر میں آکر گرتی ہے۔ جیسا کہ مندرجہ بالا حدیث میں حضرت خذیلہ کے الفاظ وارد ہیں کہ ”کوثر جنت میں ایک نہر ہے اور میرے حوض میں آکر گرتی ہے۔“ تو ثابت ہوا کہ نہر کوثر کا پانی حوض کوثر میں جمع ہو گا۔ اور حوض کوثر سے مالک کوثر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی امت کو پلا سئیں گے۔

● مسلم شریف میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ: میری امت میرے پاس میرے حوض پر مجتمع ہو گی۔  
 (مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۲۸۲)

اس حدیث میں یہ فرمایا گیا کہ میری امت میرے حوض پر آئے گی یعنی کہ حوض کوثر پر آئے گی۔ حدیث میں نہر کوثر نہیں کہا گیا، کیوں کہ نہر کوثر خود حوض کوثر میں گرے گی۔ اب حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کے الفاظ کو بغور دیکھیں۔ آپ مصرع ثانی میں فرماتے ہیں کہ ”لب نہر جناب تشنہ نیسان عرب“، یعنی جنت کی ہر نہر کا لب یعنی نہر کا کنارہ، جانب، طرف، ہونٹ، نیسان عرب کا پیاسا ہے۔ نیسان عرب سے مراد ”حوض کوثر“ ہے اور نیسان عرب سے مراد حوض کوثر کیوں ہے؟ وہ اس شعر کی تشریح کے اختتام پر عرض کروں گا۔

مطلوب و معنی ہے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کے مصرع ثانی ”لب ہنہر جناں تشنہ نیسان عرب“ کا۔

حوض کوثر کو نیسان عرب کہنے کا مقصد یہ ہے کہ ”نیسان“ اس بارش کو کہتے ہیں کہ جس برسات کے قطروں سے سیپ میں موتی پیدا ہوتا ہے۔ سیپ سمندر میں ہوتا ہے۔ جب آفتاب برج حمل میں ہوتا ہے تب سمندر کے پانی کی سطح پر سیپ آ جاتے ہیں اور آسمان کی طرف اپنا منھ کھول کر تیرتے رہتے ہیں۔ جیسے ہی سیپ کے منھ میں بارش کا قطرہ گرتا ہے وہ اپنا منھ بند کر کے پانی کے اندر گھرائی میں چلا جاتا ہے۔ اور چند عرصہ کے بعد وہ پانی کا قطرہ موتی بن جاتا ہے۔ قطرے سے موتی بننے کی صلاحیت صرف نیسان بارش کے پانی کے قطروں میں ہوتی ہے۔ دیگر مہینوں کی بارش کے قطروں میں یہ خوبی نہیں۔ اسی طرح حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دست اقدس سے جو بھی حوض کوثر کے پانی کا قطرہ پی لے گا اس کو ایمانی اور روحانی سیرابی کا موتی میسر آ جائے گا اور بہ ارشاد حدیث جو ایک مرتبہ حوض کوثر سے پانی پی لے گا وہ پھر کبھی پیاسا نہ ہوگا۔ اس کو پیاس کا احساس نہ ہے گا اور نہ ہی اسے حاجت رہے گی۔ وہ صرف ایک مرتبہ میں ہی سیراب ہو جائے گا۔ جیسا کہ سمندر کا سیپ اپنے اندر ایک مرتبہ پانی کا قطرہ آ جانے کے بعد مزید پانی کے قطروں کا متمنی اور خواستگار نہیں ہوتا۔ صرف ایک مرتبہ میں وہ سیراب ہو جاتا ہے اور ایک مرتبہ اس کے منھ میں قطرہ ٹکنے پر وہ فوراً اپنا منھ بند کر لیتا ہے اور مزید پانی کی طمع ترک کر کے لا ابالی ہو کر اپنی راہ پکڑتا ہے۔ اسی طرح حوض کوثر سے ایک مرتبہ پانی لینے کے بعد پھر وہ چاہے وہ ایک قطرہ ہی پینے والا ہوایا سیراب ہو جاتا ہے کہ اس کو پھر پیاس کا احساس ہی نہیں رہے گا۔

”نیسان عرب“ کہتے ہیں کہ ایک وجہ یہ بھی ہے کہ ”نیسان“ اس بارش کو کہتے ہیں جو قدیم شام کے ساتوں مہینے کی بارش ہوتی ہے۔ اس بارش کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ

موسلا دھار برستی ہے۔ اس بارش کی وجہ سے جل تھل بھی پانی سے لمبیز ہو جاتے ہیں۔ پانی کی فراہمی اس کثرت سے ہوتی ہے کہ پانی کی قلت یا فقدان کا تصور تک نہیں ہوتا۔ ہر طرف پانی ہی پانی نظر آتا ہے۔ اور پانی کی ضرورت پوری کرنے کے لئے دور دراز تک جانا بھی نہیں پڑتا بلکہ دو ہاتھ کے فاصلے پر ہی پانی دستیاب ہوتا ہے۔ بلا تمثیل حوض کوثر میں پانی کی فراہمی کا وہ عالم ہو گا کہ کوثر و تسینیم اور سلسبیل جیسی نہریں اس میں امنڈ امنڈ کر گریں گی۔ اور حوض کوثر ہمیشہ چھلکتا ہوا اور پانی سے لمبیز ہی نظر آئے گا۔ خلق خدا اس حوض سے جام بھر بھر کر خوب سیراب ہو کر پانی نوش کرے گی لیکن اس حوض کوثر نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں پانی کی کمی یا قلت نہ ہو گی کیوں کہ وہ مصطفیٰ جان رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رحمت وجود و کرم کا دریا ہے۔ بقول حضرت رضا بریلوی:

جس کی دو بوند ہیں کوثر و سلسبیل  
ہے وہ رحمت کا دریا ہمارا نبی  
یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رحمت کا یہ عالم ہے کہ جنت کی نہریں کوثر  
اور سلسبیل بھی آپ کی رحمت کے دریا کی دو بوند ہیں۔



(37)

خوف نہ رکھ رضا ذرا تو تو ہے عبد مصطفیٰ  
تیرے لئے امان ہے تیرے لئے امان ہے

### حل لغت:

خوف: ڈر، دہشت، ہراس، ہول، ڈرنا۔

(فیروز الگات، ص ۲۷۳☆ لغات کشوری، ص ۲۷۰☆ کریم الگات، ص ۶۸)

عبد: بندہ، غلام، ملازم، نوکر۔

(فیروز الگات، ص ۲۸۱☆ لغات کشوری، ص ۲۸۱☆ کریم الگات، ص ۱۰۸)

امان: پناہ، حفاظت، آرام، آسائش، عافیت، تکلیف نہ دینا۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۰☆ لغات کشوری، ص ۵۹☆ کریم الگات، ص ۱۶)

دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ "امان" ہے اس کا مطلب "پناہ" ہے۔

دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ "امان" ہے اس کا مطلب "آرام" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ، حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رحمت و شفاعت پر یقین کامل کا اظہار کرتے ہوئے خود اپنے آپ سے مخاطب ہیں کہ اے احمد رضا! تم قیامت کے ہولناک ماحول و منظر، میدان حشر کی سختیاں اور حساب و کتاب وغیرہ کا خوف مت رکھو۔ کیوں کہ تم عبد مصطفیٰ یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے غلام ہو۔ اور غلام مصطفیٰ کے لئے آخرت میں

پناہ اور آرام ہے۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ "امان" کا دو مرتبہ استعمال فرمایا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ امان ہے وہ پناہ کے معنی میں ہے۔ اور دوسرا مرتبہ جو لفظ امان ہے وہ آرام کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ "امان" حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے الگ الگ ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کے اعتبار سے تجنبیں کامل کا شعر ہے۔

شعر کے مصروع اول میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنے آپ کو عبد مصطفیٰ کہا ہے۔ عبد مصطفیٰ، عبد الرسول، عبد الہ بن عبد وغیرہ ناموں سے دور حاضر کے منافقین کو سخت جلن ہے۔ اور ایسے ناموں کے رکھنے پر بغض وعداوت نبی اور ولی کی شقاوتو سے وہ لوگ شرک کا فتویٰ صادر کرتے ہیں۔ لفظ عبد کے کیا معنی ہیں؟ اللہ کے سوا کسی کے ساتھ لفظ عبد کی اضافت کرنے کے متعلق قرآن و حدیث، اقوال صحابہ اور ائمہ دین میں کیا حکم ہے؟ اس کی تفصیلی بحث شعر نمبر ۹۰ "میں تو کہا ہی چاہوں کہ بندہ ہوں شاہ کا" کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔ انشاء اللہ تمام شکوک و شبہات کا ازالہ ہو جائے گا۔

شعر کے مصروع ثانی میں حضرت رضا بریلوی نے "تیرے لئے امان ہے" کا جملہ تکرار کے ساتھ استعمال فرمایا ہے۔ حالاں کہ دونوں مرتبہ یہ جملہ الگ الگ معنی کا حامل ہے۔ یعنی کہ تیرے لئے پناہ بھی ہے اور تیرے لئے آرام بھی ہے۔ صرف پناہ سے آدمی کا کام نہیں چلتا۔ بلکہ پناہ کے ساتھ آرام بھی ہونا ضروری ہے۔

اس کی مثال یوں سمجھو کو ایک شخص کے پیچھے اس کے دشمن بہ ارادہ قتل پڑ گئے۔ وہ شخص دشمنوں سے اپنی جان بچانے کے لئے بھاگتا ہوا اپنے ہمدرد دوست کے گھر پہنچ گیا۔ اور دوست کو صورت حال سے آگاہ کیا۔ اس کے دوست نے اس کو اپنے مکان کے تہہ خانے میں چھپا دیا اور پناہ دے دی۔ وہ شخص دشمنوں کے شر سے ضرر محفوظ ہو گیا۔ اس کے دشمن اب تہہ

خانے تک نہیں پہنچ پائیں گے، لیکن صرف پناہ ملنے پر وہ شخص کامل طور پر مامون نہیں۔ کیوں کہ زندہ رہنے کے لئے اسے خوردنوش کی بھی ضرورت ہے۔ اس شخص کا دوست اس کو ایک ماہ کے لئے اپنے مکان کے تھے خانے میں پناہ دے دے۔ لیکن اس کے کھانے پینے اور دیگر ضروریات کا قطعاً حاجز نہ کرے۔ تو اس کی پناہ کا کوئی مطلب نہیں۔ وہ تھے خانے میں بھوک بیاس کی وجہ سے ہلاک ہو جائے گا۔

اسی نظریہ کو مد نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے شعر کے مصرع ثانی میں پناہ کے ساتھ آرام کا بھی ذکر فرمایا ہے۔ یعنی قیامت کے دن حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہم کو تکالیف و مصائب سے پناہ دیں گے۔ جہنم کے عذاب سے میدان محشر کی سختیوں سے اور پل صراط کے خطروں سے انشاء اللہ ضرور پناہ دیں گے۔ لیکن آپ کا یہ پناہ دینا صرف پناہ دینے کی منزل تک محدود نہ ہوگا۔ بلکہ جہنم سے پناہ دینے کے ساتھ ساتھ ہم جیسے گھنگاروں کو آرام و آسائش عطا فرمانے کے لئے جنت میں داخلہ بھی عطا فرمائیں گے۔ یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے امتيوں کو دوزخ سے پناہ اور جنت کا آرام دونوں عطا فرمائیں گے۔ حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم قیامت کے دن اپنے گھنگار امتوں کی شفاعت فرمائیں گے۔ لیکن افسوس! کہ دور حاضر کے منافقین فرقہ وہابیہ نجدیہ، دیوبندیہ تبلیغیہ، شفاعت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا انکار کرتے ہیں۔ لہذا ضروری ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت کا حق ہونا قرآن و حدیث کے دلائل قاہرہ سے ثابت کیا جائے۔ حضرت رضا بریلوی نے شفاعت مصطفیٰ کے تعلق سے کئی تصانیف مرقوم فرمائی ہیں۔ ان تصانیف میں سے (۱) سماع و طاعة لاحادیث الشفاعة ۲۳۴ھ (۲) اسماع الاربعین فی شفاعة سید الحجج بن ہبہ ۱۳۷ھ کو بہت شہرت حاصل ہوئی ہے۔ ان دونوں مبارک رسائل کے کچھ اقتباسات ناظرین کی خدمت میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتا ہوں۔

● قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ”عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُودًا۔“  
(پارہ ۵۵، سورہ بني اسرائیل، آیت ۹۷)

ترجمہ: قریب ہے کہ تمہارا رب ایسی جگہ کھڑا کرے جہاں سب تمہاری حمد کریں۔  
(کنز الایمان)

● بخاری شریف میں ہے کہ حضور اقدس شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے عرض کی گئی مقام محمود کیا چیز ہے؟ فرمایا کہ ”هُوَ الشَّفَاعَةُ“، یعنی وہ شفاعت ہے۔

● قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ”وَلَسَوْفَ يُعْطِيْكَ رَبُّكَ فَتَرْضِيْ“  
(پارہ ۳۰، سورہ واعظی، آیت ۵)

ترجمہ: اور بے شک قریب ہے کہ تمہارا رب تمہیں اتنا دے گا کہ تم راضی ہو جاؤ گے۔  
(کنز الایمان)

● دیلمی مند الفردوس میں امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی کہ جب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی تو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”إذْ لَا أَرْضِي وَوَاحِدُ مِنْ أُمَّتِي فِي النَّارِ“، یعنی جب اللہ تعالیٰ مجھ سے راضی کر دینے کا وعدہ فرماتا ہے تو میں راضی نہ ہوں گا اگر میرا ایک امتی بھی دوزخ میں رہا۔

● امام احمد بسند صحیح اپنی مند میں حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے اور ابن ماجہ حضرت ابو موسیٰ اشعری سے راوی کہ حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”خَيْرُتُ بَيْنَ الشَّفَاعَةِ وَبَيْنَ أَن يَدْخُلَ شَطْرُ أُمَّتِي الْجَنَّةَ فَاخْرَتِ الشَّفَاعَةَ لَاهَا أَعْمَ وَأَكْفِينَ“، یعنی اللہ تعالیٰ نے مجھے اختیار دیا یا تو شفاعت لو یا یہ کہ تمہاری آدمی امت جنت میں جائے۔ میں نے شفاعت لی کہ وہ زیادہ تمام اور زیادہ کام آنے والی ہے۔

● ابن عدی حضرت ام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے راوی کہ حضور اقدس صلی

مِثْلُهُ ثُمَّ أَخْرِجَ مِنْهَا مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُخْلِصًا۔“ یعنی میں جہنم کا دروازہ کھلوا کر تشریف لے جاؤں گا۔ وہاں خدا کی تعریف کروں گا۔ ایسی کہ نہ مجھ سے پہلے کسی نے کی، نہ میرے بعد کوئی کرے پھر دوزخ سے ہر اس شخص کو نکال لوں گا جس نے خلوص دل سے کلمہ پڑھا۔

احادیث کی کتابیں شفاعت کی حدیثوں سے لبریز ہیں۔ یہاں اختصاراً چند احادیث کا ذکر کیا گیا ہے۔ جن سے روز روشن کی طرح واضح ہو گیا کہ حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم قیامت کے دن بے شمار لوگوں کی شفاعت فرمائیں گے۔ لیکن دور حاضر کے منافقین شفاعت کا انکار کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شفاعت نہیں کریں گے۔ ان منافقین کے جواب میں ہم یہ کہتے ہیں کہ حضور شفاعت نہیں کریں گے۔ لیکن کن کی؟ تمہاری شفاعت نہیں کریں گے کیوں کہ خود حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَمَةِ حَقٌّ فَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِهَا لَمْ يَكُنْ مِنْ أَهْلِهَا“ یعنی میری شفاعت روز قیامت حق ہے جو اس پر ایمان نہ لائے گا۔ اس کے قابل نہ ہوگا۔ اس حدیث کو ابن منیع نے حضرت زید بن ارقم وغیرہ چودہ (۱۲) صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت فرمایا ہے۔

منکرین شفاعت اس حدیث متواتر کو دیکھیں اور اپنی جان پر رحم کر کے شفاعت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر ایمان لا کیں۔ بقول حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان:

آج لے ان کی پناہ آج مدد مانگ ان سے  
پھر نہ مانیں گے قیامت میں اگر مان گیا



اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”شَفَاعَتِي لِلَّهِ الْكَبِيرِ مِنْ أُمَّتِي“ یعنی میری شفاعت میرے ان امتیوں کے لئے ہے جنہیں گناہوں نے ہلاک کر دیا۔

- ابو داؤد، ترمذی، ابن ماجہ، ابن حبان، حاکم اور یہیقی بافادہ تصحیح حضرت انس بن مالک سے، اور ترمذی، ابن ماجہ، ابن حبان و حاکم حضرت جابر بن عبد اللہ سے اور طرانی مجید میں حضرت عبد اللہ بن عباس سے اور خطیب بغدادی حضرت عبد اللہ بن عمر فاروق سے وحضرت کعب بن عجرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے راوی ہیں کہ حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”شَفَاعَتِي لِأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي“ یعنی میری شفاعت میری امت میں ان کے لئے ہے جو کبیرہ گناہ والے ہیں۔

- طرانی اور یہیقی حضرت بریدہ سے اور طرانی مجید اوسط میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی کہ حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”إِذْنِي لَا شُفْعَ يَوْمَ الْقِيَمَةِ لَا كُثْرَ مَا عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ مِنْ شَجَرٍ وَحَجَرٍ وَمَدَرٍ“ یعنی روئے زمین پر جتنے پیڑ (گھاس) پتھر اور ڈھیلے ہیں قیامت میں میں میں ان سب سے زیادہ آدمیوں کی شفاعت کروں گا۔

- بخاری، مسلم، حاکم اور یہیقی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی کہ حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”شَفَاعَتِي لِمَنْ شَهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُخْلِصًا يُصَدِّقُ لِسَانَهُ قَلْبُهُ“ یعنی میری شفاعت ہر کلمہ گو کے لئے ہے جو سچے دل سے کلمہ پڑھے کہ زبان کی تصدیق دل کرتا ہو۔

- طرانی مجید اوسط میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی کہ حضور شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”أَتَى جَهَنَّمَ فَأَضْرِبَ بَابَهَا فَيُفْتَحُ لَى فَأَدْخُلُهَا فَأَحْمَدُ اللَّهَ مَحَمِّدَهُ أَحَدًا قَبْلِيْ مُثْلَهُ وَلَا يَحْمَدُهُ أَحَدٌ بَعْدِيْ

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے رخ انور کی یاد میں تڑپ اور اس تڑپ کے نتیجے میں اپنی گریہ و زاری کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ پیارے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے رخ انور کی یاد میں آہیں کر کر کے میں صحرا میں اتنا روایا کہ بہار آئی اور اس بہار کے آتے ہی نسیم یعنی شاندار ہوا کیں چلنے لگیں۔ میخ برسا، کلیاں کھل اٹھیں، اور شاخ مہک اٹھی، یہ تو ہوئے شعر کے ظاہری اور لغوی معنی۔ اس شعر کے مصرع اول میں لفظ ”میں“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”میں“ ہے وہ اندر اور بھیتر کے معنی میں ہے اور دوسرا مرتبہ جو لفظ ”میں“ ہے وہ اپنی ذات خود کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر کی ابتداء میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ ”یاد رخ میں آہیں کر کے“ یعنی اپنے مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس چہرہ انور کی یاد میں ”آہیں کر کے بن میں میں رویا“ میں صحرا میں رویا۔ پہلی بات یہ کہ یاد اور رونا، یہ دونوں فعل قریب قریب لازم و ملزم ہیں۔ دونوں میں چوپی دامن کا رشتہ ہے یعنی ایک کے ہوتے ہی دوسرا خود بخود نمودار ہو جاتا ہے۔ محبوب کی یاد آئی، یاد کا غلبہ ہوا، وہ وقت یاد آیا کہ محبوب کے جلوؤں سے بہرہ مند ہو رہے تھے۔ محبوب کے جمال سے لطف اندوؤز ہو رہے تھے۔ وصل کی لندتوں سے لطف اندوؤز ہو رہے تھے۔ لیکن اب وہ دن کہاں؟ محبوب کے جلوے کے لئے آنکھیں تڑپتی ہیں۔ محبوب کے جمال کے بغیر کو یا ظلمت و تاریکی چھا گئی ہے۔ ہجریار میں تڑپ تڑپ کر کاچھ منہ کو آتا ہے۔ یہ تمام

(38)

یاد رخ میں آہیں کر کے بن میں میں رویا آئی بہار  
جوہ میں نسیمیں نیساں برسا کلیاں چٹکیں مہکی شاخ

**حل لغت:**

**بن:** جنگل، بیلا، صحراء، بیابان، میدان، ریگستان، باڑی، کپاس کا پودا، جہاں کثرت سے درخت ہوں۔ (فیروز اللغات، ص ۲۱۵)

**میں:** اپنی ذات، خود، آپ، تکبر، غرور۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۳۲)

**میں:** اندر، بھیتر۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۳۲)

**نسیمیں:** نسیم کی جمع، بچھلی رات کی نرم و معطر ہوا صبح کی ٹھنڈی ہوا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۵۹)

**نسیماں:** قدیم شام کے ساتوں مہینہ کی بارش، بیساکھ، اپریل میں کا موسم، اس مہینہ بھر آفتاب برج حمل میں ہوتا ہے اور اس میں یہ کے قطروں سے سیپ میں موتی پیدا ہوتا ہے۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۹۲)

**چٹکنا:** ٹوٹنا، ترقنا، کلی کا کھلانا، پھٹنا، رنگ اڑنا، پھیکا پڑنا، بگڑنا، خفا ہونا، جھنجھلانا، آگ میں کوئلہ یا کالے دانے کا آواز کرنا، انگلیوں کا بلا کیں لیتے وقت یا موڑتے وقت آواز دینا، ناراض ہو کر بات کرنا۔ (فیروز اللغات، ص ۵۲۱)

**پہلے مصرع میں شروع میں جو لفظ ”میں“ ہے اس کا مطلب ”اندر“ ہے۔**

**پہلے مصرع میں بعد میں جو لفظ ”میں“ ہے اس کا مطلب ”خود“ ہے۔**

حالات و کیفیات اب ناقابل برداشت ہیں۔ اور ضبط و تخل کا مادہ بھی جواب دے چکا ہے۔ احسان بھرغم نے رونے پر مجبور کر دیا ہے۔ اور بھریار میں پھوٹ پھوٹ کروتا ہوں۔ ہر عاشق کو اس مرحلے سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔ محبوب کی یاد میں ترپنا اور ترپ ترپ کرونا اور آنسو بہانا خوش قسموں کو، ہمیسر ہوتا ہے۔ یاد محبوب میں ترپنے والے ”اشک“ کی قیمت کا کوئی اندازہ ہی نہیں لگ سکتا۔ اور محبوب رب العالمین، محبوب کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یاد و فراق میں بہنے والے آنسو بیش بہادر سے بھی ”بے بہا“، ہیں فقیر راقم الحروف نے ایک جگہ عرض کیا ہے کہ:

تمہاری یاد میں جو چھلکتے ہیں آنسو  
ابھرتے ہیں موتی مری چشم تر میں  
(صرفہ، ہمانی)

خیر! حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مقدس یاد میں ترپنا اور رونا عاشق صادق کا مرغوب شیوه ہوتا ہے۔ اپنے آقا موالی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یاد میں آنسو بہا کروہ اپنی زندگی کے لمحات بس کرتا ہے اور ہر لمحہ وصال محبوب کی آس و تمنا میں محور ہتا ہے۔ اس کی زبان پر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے احوال و صفات کا ذکر ہمیشہ رہتا ہے اور وہ اسے ورد جان بنائے رکھتا ہے اور یہ کیفیت اسی کو حاصل ہوتی ہے جو جمال مبارک کی شبیہ اور تصور ہمیشہ ملحوظ نظر رکھتا ہے۔ آپ کی خیالی شبیہ اور تصور اتصال باطنی میں قوی و متصل ہوتی ہے اور اس کی لذت دل میں سرایت کئے ہوئے ہوتی ہے۔ صالحہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے وصال کے بعد یہ حال تھا کہ وہ جب حضور کا ذکر کرتے تو رونے لگتے اور حضور کی غایت درجہ تعظیم اور آپ کی محبت و ہبیت کا وہ لحاظ تھا کہ ان کے جسموں کے رو نگٹے کھڑے ہو جاتے تھے۔ اور یہی حال تابعین اور ان کے بعد والوں کا تھا۔

● صاحب المواهب اللدنیہ بکوالہ ابن منیر لکھتے ہیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ

علیہ وسلم کا وصال شریف ہوا۔ تو اس صدقے میں آپ کے اصحاب کرام کا عجب حال ہو رہا تھا۔ حضرت سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ روتے ہوئے حاضر ہوئے اور حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے چہرہ پاک سے کپڑا اٹھا کر یوں عرض کرنے لگے کہ ”وَلُوْاَنَّ مَوْتَكَ كَانَ إِخْتِيَارًا لَجُذْنَا لِمَوْتِكَ بِالنُّفُوسِ أُذْكُرْ نَأِيَا مُحَمَّدٌ عِنْدَ رَبِّكَ وَلَنَكُنْ مِنْ بَالِّكَ“، اگر آپ کی موت میں ہمیں اختیار دیا جاتا تو ہم آپ کی موت کے بدے اپنی جانیں قربان کر دیتے۔ یا رسول اللہ! اپنے پروردگار کے پاس ہمیں یاد کرنا اور ضرور ہمارا خیال رکھنا۔

(سیرت رسول عربی، از علامہ نور بخش توکلی، ۷۰۸)

- حضرت ابو ایوب سختیاتی کا یہ حال تھا کہ جب ان کے پاس حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ذکر کیا جاتا تو وہ انتاروٹے تھے کہ لوگوں کو ان کے حال پر حم آ جاتا۔

(مدارج النبوة، از: شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۵۳۸)

- حضرت عامر بن عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ حال تھا کہ جب ان کے سامنے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ذکر کیا جاتا تو وہ رونے لگتے۔ یہاں تک کہ ان کی آنکھوں میں آنسو تک باقی نہ رہتے۔ اور حضرت قادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ حال تھا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا نام مبارک سنتے ہی ان پر لرزہ طاری ہو جاتا اور رونے لگتے۔

(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۵۳۹)

ایسے بے شمار واقعات ہیں جن میں بارگاہ رسالت کے عاشقوں کا حالت بھر و فراق میں گریہ وزاری کرنا مذکور ہے۔ اور بعض واقعات تو ایسے ہیں کہ عاشقوں نے روتے روتے اپنی جان تک دے دی۔ ان تمام واقعات کو یہاں درج کرنا ممکن نہیں۔ حاصل گفتگو یہ کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یاد میں بے شمار عاشق روتے آئے ہیں اور رورہے ہیں اور کائنات کے وجود تک روتے رہیں گے۔ آدمی جب روتا ہے تب اس کی آنکھوں سے اشک بہتے ہیں اور جس آنکھ سے عشق رسول میں آنسو بہتے ہیں وہ آنکھ بھی خوش نصیب ہے۔ عشق

رحمت و عرفان کی بارش سے آب پاشی ہوتی ہے۔ اور دل میں شجرِ عشق اپنی جولانی سے نصب ہوتا ہے جس میں محبت و عظمت رسول کے مہکتے پھول کھل کر فضا کو معطر کر دیتے ہیں اور اس کے دل کے شجرِ عشق پر طلبی نگیں مزاج اپنا آشیانہ تعمیر کر کے سکونت پذیر ہو کر ہم و قوت جھوم جھوم کر نغمت رسول کی دل کش اور دل آراء دھن میں نغماتِ عشق کی لوریاں گاتی ہیں۔ اور ان نغماتِ عشق کی سماut سے وہ عاشق ایسا محسوس کرتا ہے کہ فضنا میں ہر جگہ میرے آقا کی مدح و ثنا میں مست کلیاں پٹکی ہیں اور شاخیں مہکی ہیں۔ اور اس احساس کی عکاسی کرتے ہوئے حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں:

جوہ میں نسیمیں نیساں برسا کلیاں چنکیں مہکی شاخ

عشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بدولت بے شمار ویران دل عرفان و علم کے نور سے آباد ہوئے ہیں۔ ایک زمانے میں جو دل ضلالت، جہالت، ظلم، ستم اور دیگر امور قبیحہ کے مرکز تھے وہ اجڑے ہوئے دل عشق رسول کی ہی بدولت ایسے جگدا ہے کہ جن کی روشنی راہ عشق کے مسافروں کے لئے مشعل و رہبر ثابت ہوئی۔ اور میدانِ عشق میں وہ ایسے چکے کہ تا قیام قیامت ان کا نام عاشقوں کی فہرست میں جلی حروف سے مرقوم اور نمایاں رہے گا۔ اور لوگ ان کو نیک نامی سے یاد کرتے رہیں گے۔



رسول میں بننے والا آنسو تنا قیمتی، موثر اور فیض رساب ہے کہ یہ آنسو جہاں پہک کر گرتا ہے اسے آباد و شاد بنادیتا ہے اور بن میں یعنی جنگل میں یا آنسو بہایا جائے تو آنسو کی برکت سے بن بھی لالہ زار بن جاتا ہے۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے بن کا ذکر کیا ہے۔ ظاہری معنی تو اس کے جنگل، بیباں اور حمراء کے ہوتے ہیں۔ لیکن تصوف اور اہلِ عشق کی اصطلاح میں اداس اور غمگین دل کو بن یا صحراء کے معنی میں استعمال کیا جاتا ہے۔ کیوں کہ اداس اور غمگین دل رنج و الم کی تپش سے متاثر ہو کر مر جھایا ہوتا ہے۔ اس کی شادمانی، فرحت و تروتازگی، نکھار وغیرہ سوزش غم سے جل کر خاکستر ہو جاتے ہیں۔ بہار کی جگہ خزان آجاتی ہے۔ خوشی کے پھولوں کے بجائے رنج و غم کے خار و غیل نمودار ہو جاتے ہیں۔ ایسے اجڑے ہوئے دل پر عشق رسول کے آنسوؤں کی جب بوچھار ہوتی ہے اور جب موسم بہار آتا ہے۔ تب فضا یک لخت تبدیل ہو جاتی ہے۔ تو بقول رضا ”آئی بہار“، اس مردہ اور خزان رسیدہ دل پر از سنرو بہار کی آمد ہوتی ہے۔ خشک پیڑ سر بزر و شاداب ہو جاتے ہیں۔ اور ان پیڑوں پر پرندے اپنے گھونسلے بناتے ہیں۔ اور آمد بہار کی خوشی اور مسرت میں جھوم جھوم کر شادمانی کے گیت گاتے ہیں۔ بلکی ہلکی بارش ہوتی ہے، شبم برستی ہے اور کلیاں چنگ اٹھتی ہیں اور شاخوں میں خوشبو اور مہک سے بھرے ہوئے شاداب پھول کھل اٹھتے ہیں۔ ان پھولوں کی خوشبو اور مہک سے شاخ درخت بھی مہک اٹھتی ہے اور فضا کو معطر بنادیتی ہے۔

ٹھیک یہی منظر کشی حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے شعر میں کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے رخ زیبا اور چہرہ انور کی یاد اور فراق و ہجر میں بے تاب ہو کر جو روتا ہے اور اپنی آنکھوں سے اشک بہاتا ہے اس کے دل کی دنیا آباد و شاداب ہو جاتی ہے۔ اس کا پڑ مردہ، ویران اور اجڑا ہوا دل جو ایک بیباں اور ریگستان کی مانند خشک و ویران ہوتا ہے وہ ان اشکوں کی بدولت آباد و شاداب ہو جاتا ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم، لطف و عنایت، عطا و سخاوت اور اپنے امتيوں کے ساتھ ہمدردی، شفقت اور انسیت کا ذکر کر رہے ہیں اور میدانِ محشر میں حوض کوثر پر پجھ اپنے امتيوں کی پیاس بجھانے کے لئے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے دستِ اقدس سے جام بھر بھر کر عنایت فرمائیں گے۔ اس کی منظرشی فرماتے ہوئے اور آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان کرم اور فیاضی و عنایت کا یہ عالم ہے کہ میدانِ محشر میں جب لوگ پانی کے لئے ٹڑپتے اور بلکہ ہوں گے تو ماں کوثر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم خود (بذاتِ خود) بنفس نفس اپنے پیاسے امتيوں کو ڈھونڈھ کر، اور تلاش فرمائے کہ حوض کوثر سے جام سے سیراب فرمائیں گے۔ اس وقت اربوں، کروروں، کھربوں بلکہ ان گنت لوگ حوض کوثر سے جام مصطفیٰ حاصل کرنے کے لئے کوشش ہوں گے۔ غصب کی بھیڑ ہوگی۔ لوگوں کی بھیڑ اور ازدھام لگا ہوگا۔ آدمی پر آدمی گرتا ہوگا۔ ایسی صورت میں اگر آقا کا مزید کرم ہو جائے اور ہم کو بھیڑ میں جانے کی تکلیف سے بھی چھٹکارا مل جائے اور سرکار کے کرم سے ہم جہاں پر ہوں وہیں حوض کوثر کا جام (بھری ہوئی پیاسی) اڑ کر خود بخود ہمارے ہاتھ میں آجائے تو کیا عمدہ ہے۔ اور اگر اس طرح حوض کوثر سے چھلکتی ہوئی پیاسی اڑ کر ہمارے ہاتھ میں آجائے تو یہ انوکھا کرم ہوگا اور ایسا ہونا کوئی ناممکن بات نہیں بلکہ ان کے تصرفات و اختیارات کی بناء پر ایسا ہونا ممکن ہے۔ اس میں تعجب اور حیرت کی کوئی بات نہیں یہ سب ان کے کرم کی بات ہے۔ وہ آقا اپنے امتيوں پر غایت درجہ رحم و کرم فرماتے ہیں۔ کیوں کہ قرآن مجید نے ان کی شانِ رسمی کا اس طرح ذکر فرمایا ہے:

(39)

جود شاہ کوثر اپنے پیاسوں کا جویا ہے آپ  
کیا عجب اڑ کر جو آپ آئے پیالی ہاتھ میں

حل لغت:

جود: بخشش، سخاوت، فراخ دلی، کرم۔

(فیروز اللغات، ص ۲۸۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۳ ☆ کریم اللغات، ص ۵۰)

شاہ: آقا، مالک، بادشاہ، سلطان، فقیروں کا لقب، نوشہ، دولہا، بڑا، عظیم، سیدوں کے نام کا مخصوص لفظ۔

(فیروز اللغات، ص ۸۳۵) کوثر: بہشت کی ایک نہر، جنت کا حوض، بڑا بھنگ، بڑی بخشش کرنے والا۔

(فیروز اللغات، ص ۱۰۷۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۲ ☆ کریم اللغات، ص ۱۳۱)

جویا: ڈھونڈنے والا، تلاش کرنے والا۔ (فیروز اللغات، ص ۲۸۶ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۵)  
آپ: خود، اپنی ذات سے، ذاتِ خدا، روح، آتما، غالب اور حاضر کے لئے تعظیماً مستعمل ہوتا ہے۔

تعجب: تعجب، حیرت، انوکھا، نادر، تعجب انگیز، نیا، عمدہ، طرف، تعجب نیز، انوکھا پن، تعجب کرنا۔ (فیروز اللغات، ص ۸۹۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۸۳ ☆ کریم اللغات، ص ۱۰۸)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”آپ“ ہے اس کا مطلب ”خود“ ہے۔

دوسرے مصروع میں جو لفظ ”آپ“ ہے اس مطلب ”اپنی ذات سے“ (اپنے آپ) ہے۔

اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَسْبَغَ مَحْبُوبَ عَظِيمٍ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَيْ شَانَ وَعَظِيمَتْ كَا اظْهَارَ فَرْمَارِهِ هَيْ - "لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ" (پارہ ۱۱، سورہ التوبہ، آیت نمبر ۱۲۸)

ترجمہ: بے شک تمہارے پاس تشریف لائے تم میں سے ایک رسول، جن پر تمہارا مشقت میں پڑنا گراں ہے۔ تمہاری بھلائی کے نہایت چاہئے والے، مسلمانوں پر کمال مہربان (کنز الایمان)

اور ایک مقام پر ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ:

"النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ" (پارہ ۲۱، سورہ الاحزاب کی آیت نمبر ۶) ترجمہ: یہ نبی مسلمانوں کا ان کی جان سے بھی زیادہ مالک ہے۔ (کنز الایمان)

اس آیت کی تفسیر میں حضرات مفسرین کرام فرماتے ہیں کہ نبی موسیٰ پر ان کی جان سے بھی زیادہ رافت و رحمت اور لطف و کرم فرماتے ہیں اور نافع تر ہیں۔ (تفسیر خزانہ العرفان)

امام احمد، بخاری، مسلم، نسائی اور ابن ماجہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ "أَنَا أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ" میں مسلمانوں کا ان کی جان سے زیادہ والی ہوں۔

اس حدیث کی شرح میں علامہ مناوی فرماتے ہیں کہ "لِإِنِّي خَلِيفَةُ الْأَكْبَرِ الْمُمْدُ لِكُلِّ مَوْجُودٍ" اس لئے کہ میں اللہ تعالیٰ کا نائب عظیم اور تمام خلوق الہی کا مددگار ہوں۔ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) (الاسن و العلی، از: اعلیٰ حضرت، ج ۲۲۷، حدیث ۱۸۳)

بخاری، مسلم اور ترمذی نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے اور ابو داؤد و ترمذی نے حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت فرمایا ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں "مَا مِنْ مُؤْمِنٍ إِلَّا وَآتَاهُ أَوْلَى بِهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ"

ترجمہ: کوئی مسلمان ایسا نہیں کہ میں اس کا دنیا و آخرت میں سب سے زیادہ والی نہ ہوں۔

اس حدیث کے تحت امام عینی اپنی مشہور و معروف کتاب "عدۃ القاری" میں فرماتے ہیں کہ "الْمَوْلَى الْنَّاصِرُ" یعنی یہاں مولیٰ بمعنی مددگار ہے۔ (الاسن و العلی ص ۲۲۵) مذکورہ بالاقتباس سے ثابت ہوا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے امتیوں پر اور وہ بھی مسلمان امتیوں پر نہایت مہربان، ان کی جانوں کے مالک ہیں، رحم و کرم فرمانے والے، ان کے والی اور ان کے مددگار ہیں۔ اور انہیں تمام اوصاف کریمہ کو پیش نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی نے اس شعر کے مصرع اول میں "اپنے پیاسوں کا جویا" جملہ استعمال فرمایا ہے۔ پیاسوں کے ساتھ لفظ "اپنے" کی اضافت فرمائی کہ حضرت رضا نے جملے کو بہت ہی معنی خیز اور عمیق المطالب بنادیا ہے اور اس کی وضاحت و تشریع کے لئے کثیر اور اق در کار ہیں۔ لہذا یہاں پر اس کی بحث سے قصداً احتراز کرنے کی کوتا ہی کرنے کا اقبال جرم کرتے ہوئے غنو و معانی کا خواستگار ہوں۔ انشاء اللہ کسی اور موقع پر عرض کروں گا۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی یہ تمنا کرتے ہیں کہ کاش میدان محشر میں ایسا ہو کہ حوض کوثر سے چھکلتی ہوئی پیاسی خود بخود اڑ کر ہمارے ہاتھ میں آجائے، تولطف آجائے۔ ایک انوکھا اور نادر حاشہ ہو جائے۔ ایک تجھب انجیز بات ہو جائے۔ ایک حیرت خیز معاملہ ہو جائے۔ لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسا ہونا ممکن ہے؟ یا ایسا کبھی ہوا ہے؟ جواباً عرض ہے کہ ایسا ہونا یقیناً ممکن ہے۔ ایسا بہت مرتبہ ہوا ہے کہ پیاسوں کے پاس آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کرم سے خود بخود پانی گیا ہے۔ بلکہ سر کار خود اپنے پیاسوں کی دشمنی فرماتے ہوئے پانی کے ساتھ تشریف لائے ہیں۔ دنیا کا تلویح قاعدہ ہے کہ پیاسا کنوے کے پاس جاتا ہے کنوں پیاسے کے پاس نہیں جاتا۔ لیکن اس بارگاہ پیکس پناہ کی توبات ہی نہیں ہے۔ اگر پیاسا نہیں

آکلتا تو آپ خود پیاسے کے پاس تشریف لے جاتے۔ کتب احادیث ایسے کئی واقعات سے بھری ہیں جن میں سے چند واقعات پیش خدمت ہیں جن کے مطالعہ سے ایمان کوتازگی حاصل ہوگی۔ (انشاء اللہ)

● ابن منج نے اپنی مسند میں طریق نعمان بن بشیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کی کہ جب امیر المؤمنین، خلیفۃ المسلمين حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عنہ محصور ہو گئے۔ اور بلوائیوں نے ان کے گھر کو محاصرے میں لے کر پانی بند کر دیا تو آپ روزے سے رہنے لگے۔ ایک دن افطار کا وقت آیا تو آپ نے ان بلوائیوں سے افطار کے لئے پانی مانگا۔ لیکن بلوائیوں نے پانی دینے سے انکار کر دیا آپ نے **تشنگی** کے عالم میں رات بسر کی۔ پھر جب سحر کا وقت آیا۔ تو آپ نے ملاحظہ کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مکان کی چھت سے رونق افروز ہوئے۔ حضور کے ساتھ پانی کا ڈول تھا۔ آپ نے فرمایا: اے عثمان پانی پیو۔ حضرت عثمان فرماتے ہیں کہ میں نے پیا، یہاں تک کہ میری پیاس بجھ گئی۔ حضور نے فرمایا کہ اور زیادہ پیو۔ تو میں نے پھر پیا۔ یہاں تک کہ میں سیراب ہو گیا۔ (خصالص کبریٰ)

● بیہقی نے ثابت ابو عمران جوںی اور ہشام بن حسان سے روایت کی ان سب نے روایت کی کہ جب حضرت ام ایکن رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے مکہ مکرہ سے مدینہ طیبہ کی طرف ہجرت کی تو ان کے پاس کچھ بھی زادراہ نہ تھا۔ جب وہ روانام کے مقام کے قریب پہنچیں تو شدید **تشنگی** معلوم ہوئی وہ فرماتی ہیں کہ میں نے اپنے سر کے اوپر تیز ہوا کی آوازنی میں نے اپنا سر اٹھایا تو دیکھا کہ آسمان سے سفید رسی سے بندھا ڈول لٹک رہا ہے میں نے اسے اپنے ہاتھ سے تھام لیا۔ اور میں اسے تھامے رہی اور میں نے اس میں سے اتنا پیا کہ سیراب ہو گئی۔ وہ فرماتی ہیں کہ اسی ڈول سے پانی پینے کے بعد شدید گرمی کے دن میں روزہ رکھتی اور دھوپ میں پھرتی تاکہ مجھے پیاس لگے مگر اس کے باوجود مجھے پیاس نہ لگت۔ (خصالص کبریٰ، اردو جلد ۲، ص ۷۲)

اس روایت کو ابن منج نے اپنی مسند میں نقل کیا ہے کہ ہم سے روح نے، ان سے ہشام اور ان سے عثمان بن قاسم نے اس کی مثل حدیث بیان کی ہے۔ اور ابن سعد نے ابو امامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے، انہوں نے جریر بن حازم سے اور انہوں نے عثمان بن قاسم سے اسے روایت کیا۔

حضرت سیدہ ام شریک رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے شوہر حضرت ابوالعلکر جب مسلمان ہوئے تو وہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور دیگر دوستی (قبیلہ کا نام) لوگوں کے ساتھ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دیار پاک مدینہ منورہ کی جانب ہجرت کر گئے۔ ابوالعلکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی غیر موجودگی میں ابوالعلکر کے گھر والے حضرت ام شریک کے پاس آئے۔ حضرت ام شریک نے بیان کیا ہے کہ انہوں نے آکر مجھ سے پوچھا کہ اے ام شریک کیا تم ان کے دین پر ہو؟ میں نے کہاں خدا کی قسم میں ان کے دین پر ہوں۔ انہوں نے کہا کہ پھر تو ہم تجھے ضرور شدید عذاب دیں گے۔ پھر وہ مجھے ایک ایسے اونٹ پر سوار کر کے لے چلے جو بہت سست رفتار اور ان کے سوار یوں میں سب سے زیادہ شریروں اور خراب تھا۔ وہ مجھے شہد کے ساتھ روٹی کھانے کو دیتے اور پینے کے لئے پانی کا ایک قطرہ بھی نہیں دیتے تھے یہاں تک کہ جب دوپہر اور سخت دھوپ کا وقت ہوتا اور ہم پڑاؤ کرتے تو وہ اتر کر اپنے خیسے نصب کرتے اور مجھے دھوپ میں چھوڑ دیتے یہاں تک کہ میری عقول، ساعت اور بصارت جاتی رہی۔ ایسا سلوک انہوں نے میرے ساتھ تین دن کیا۔ پھر تیسرا دن انہوں نے مجھ سے کہا کہ کیا تو اپنے اس دین کو جس پر تو ہے چھوڑتی ہے یا نہیں؟ ام شریک رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے کہا کہ میں قطعاً کچھ نہ سمجھی کہ وہ کیا کہہ رہے ہیں۔ بجز اس کے کہ ایک جملے کے بعد دوسرا جملہ سنائی دیتا تھا۔ گویا میری سمجھ بالکل جاتی رہی۔ اس وقت میں نے اپنی انگلی سے آسمان کی طرف اشارہ کر کے تو حید کا اقرار کیا۔ میرے اس روایت سے مایوس ہو کر مجھے دھوپ میں تڑپتی چھوڑ کر وہ اپنے اپنے

خیموں میں چلے گئے۔ میں اسی حال میں تھی اور تیز دھوپ کی وجہ سے مجھے شدت و تکلیف پہنچ رہی تھی کہ اچانک ٹھنڈے پانی کا ایک ڈول میں نے اپنے سینے پر پایا۔ میں نے اس ڈول کو تھام کر اس میں سے ایک گھونٹ ٹھنڈا پانی پیا۔ پھر وہ ڈول مجھ سے جدا ہو گیا۔ اور میں اسے جاتا دیکھتی رہی۔ میں نے دیکھا کہ وہ آسمان اور زمین کے درمیان متعلق ہے۔ اس کے بعد تیری مرتبہ وہ ڈول میرے قریب آیا اور میں نے خوب سیر ہو کر پیا اور اس کے پانی کو اپنے سر، اپنے چہرے، اور کپڑوں پر بہالیا۔ ام شریک کہتی ہیں کہ اسی وقت وہ لوگ اپنے خیموں سے نکل کر میرے قریب آئے اور انہوں نے مجھ کو پانی سے سیراب دیکھ کر پوچھا کہ یہ پانی تیرے پاس کہاں سے آیا؟ میں نے کہا اللہ کی جانب سے آیا ہے۔ اور اسی نے مجھے عنایت فرمایا۔ پھر وہ لوگ تیزی کے ساتھ اپنے خیموں میں گئے اور اپنی چھالوں اور مشکیزوں کو دیکھا تو بدستور سر بند تھے۔ انہیں کھولا ہی نہ گیا تھا۔ اس پر وہ کہنے لگے کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ تمہارا رب ہی ہمارا رب ہے اس جگہ تجھے جو پانی نصیب ہوا ہے۔ بیٹک اسی نے تجھے عنایت کیا ہے۔ اب تک جو تیرے ساتھ ہم نے کیا وہ کیا۔ لیکن اب ہم اقرار کرتے ہیں کہ اسی نے اسلام کو مشرع کیا ہے۔ پھر وہ سب مسلمان ہو گئے۔ (خاص کبریٰ، اردو، جلد اول، ص ۵۸، ۵۷)

ابو یعلیٰ، یہیں اور ابن عساکر نے متعدد سندوں کے ساتھ ابو غالب سے اور انہوں نے حضرت ابو امامہ بالی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجھے میری قوم کی طرف اپنے نمائندہ کی حیثیت سے اسلام کی دعوت دینے کے لئے بھیجا۔ جب میں اپنی قوم کے پاس پہنچا تو میں بھوکا تھا۔ اس وقت میری قوم کے لوگ کھانا کھارہ ہے تھے۔ اور کھانے میں وہ جانور کا خون پکارہے تھے۔ انہوں نے مجھ سے کہا آؤ کھانا کھاؤ۔ میں نے کہا میں تمہارے پاس اس لئے آیا ہوں کہ میں تم سے یہ خون کھانا، چھڑاؤں اس پر انہوں نے میرا مذاق اڑایا۔ اور میری تکنذیب کرتے ہوئے میری بات نہ مانی۔ میں نے کہا فوس

ہے تم پر مجھے ایک گھونٹ پانی تو دو میں سخت پیاسا ہوں۔ انہوں نے کہا کہ ہم نہیں دیں گے بلکہ ہم دعا کریں گے کہ تم پیاسے ہی مر جاؤ۔ اس پر میں غمگین ہوا اور اپنا سر عبا (یعنی جب، یا چغہ جو پاؤں تک ہوتا ہے) میں چھپا لیا۔ اور سخت گرم ریت پر سو گیا۔ خواب میں میرے پاس آنے والا آیا اور مجھے پیالہ دیا جس میں دودھ تھا۔ میں نے اسے لے کر پیا۔ اور خوب سیراب ہو گیا۔ اور میرا پیٹ اتنا بھر گیا کہ وہ انچا ہو گیا۔ میرے سو جانے کے بعد میری قوم میں سے کسی نے قوم کو ملامت کرتے ہوئے کہا تمہارے پاس تمہاری قوم کے سرداروں میں سے ایک شخص آیا اور تم نے اسے واپس کر دیا۔ اور کھانے پینے تک کوئی نہ پوچھا۔ جاؤ اسے کھانا پینا دو۔ جیسا بھی وہ چاہے۔ میری قوم کے لوگ میرے پاس کھانا پینا لے کر آئے میں نے ان سے کہا کہ اب مجھے اس کی ضرورت نہیں ہے۔ انہوں نے کہا کہ ہم نے تمہیں بھوک کی حالت میں دیکھا ہے۔ میں نے کہا اللہ تعالیٰ نے مجھے کھلا، پلا دیا ہے۔ اور شکم سیر ہو گیا ہوں۔ میں نے ان کو اپنا پیٹ دکھایا، یہ دیکھ کر وہ سب مسلمان ہو گئے۔ حضرت ابو امامہ بالی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ خدا کی قسم اس کے پینے کے بعد نہ کسی تشنگی معلوم ہوئی اور نہ کسی بھوک کی تکلیف ہوئی۔

(خاص کبریٰ، اردو، جلد اول، ص ۱۷۲)

انہیں تمام واقعات کو مدنظر رکھتے ہوئے حضرت رضا نے آخرت کی یہ یمنا کی ہے:  
کیا عجب اڑ کر جو آپ آئے پیالی ہاتھ میں



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے لفظ ”کھائی“ کا دو مرتبہ استعمال فرمایا ہے۔ مصرع اول میں جو لفظ ”کھائی“ ہے اس کا مطلب کھانا یعنی کہ برداشت کرنا ہے مثلاً: کہا جاتا ہے کہ فلاں شخص نے ٹھوکر کھائی۔ زید نے خطا کھائی، بکر نے گالی کھائی، عمر نے مار کھائی، یہاں کھانا بمعنی برداشت کرنا ہے۔ کھانا کھانا، پھل کھانا، پان کھانا وغیرہ ممعنی میں نہیں ہے۔ حضرت رضا بریلوی نے شعر میں لفظ کھانا کے بجائے ”کھائی“ کا استعمال فرمایا ہے۔ لفظ کھائی کھایا کی تانیش (Feminine) ہے۔ اور لفظ کھانا کے لغوی معنی سہنا۔ برداشت کرنا وغیرہ ہیں۔ مصرع ثانی میں جو لفظ کھائی ہے وہ گڈھا اور کھڑ (Pit) کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ”کھائی“ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی و مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی تجنبیں کامل کا شعر ہے۔

یہ شعر حضرت رضا بریلوی کی اس نعت کا ہے جو آپ نے اپنے دور میں پھیلے ہوئے الحاد اور بے دینی کے ماحول سے ملت اسلامیہ کو آگاہ اور متنبہ کرنے کے لئے کہی ہے۔ جس کی مختصر وضاحت شعر نمبر 5:

پھر پھر کے ہر جانب دیکھوں کوئی آس نہ پاس کہیں  
ہاں اک ٹوٹی آس نے ہارے جی سے رفاقت پالی ہے  
اور شعر نمبر 11:

سونا پاس ہے سونا بن ہے سونا زہر ہے اٹھ پیارے  
تو کہتا ہے نیند ہے میٹھی تیری مت ہی نرالی ہے  
کی تشریح میں مذکور ہوئی۔ یہ شعر اس بے دینی کے ماحول میں پھنسے ایک بھولے

(40)

پاؤں اٹھا اور ٹھوکر کھائی کچھ سنبھلا پھر اوندھے منھ  
مینھ نے پھسلن کر دی ہے اور ڈھرتک کھائی نالی ہے

حل لغت:

کھائی: کھایا کی تانیش، سہنا، برداشت کرنا، طعام دعوت، ضیافت، نوش کرنا، خوارک، بھوجن، مہماں، لگنا، حق سے اتارنا، ہضم کرنا، اٹھانا، غبن کرنا، رشوت لینا، فضول خرچی کرنا، ڈسنا، ڈنک مارنا، مارڈالنا، قتل کرنا، گلاد دینا، بوسیدہ کرنا، سننا، برباود کرنا، پریشان کرنا، پیٹنا، زدکوب کرنا، سستیا ناس کر دینا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۰۵۲)

اوندھے منھ گرنا: منھ یا پیٹ کے بلگرنا، اللگرنا، آگے کو گرنا، ذلیل ہونا، مات کھانا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۷۶)

بارش: بارش۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۳۳)

پھسلن: ریپن، کھسکن، پاؤں پھسلنے کی جگہ۔ (فیروز اللغات، ص ۳۱۶)

ڈھرتک: اختتام، اخیر، انتہا، فاصلہ، حسد، شروع، ابتداء، سیدھا راستہ جو منزل تک پہنچے۔ (فیروز اللغات، ص ۲۲۲)

نالی: موری، پانی نکلنے کا راستہ۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۲۵)

گڑھا کھڑ: پہلے مصرع میں جو لفظ ”کھائی“ ہے اس کا مطلب ”کھانا، برداشت کرنا“ ہے۔ (فیروز اللغات، ص ۱۰۹۶)

دوسرے مصرع میں جو لفظ ”کھائی“ ہے اس کا مطلب ”گڑھا“ ہے۔

بھالے اجنبی شخص کی حالت بیان کرتا ہے۔ جس کا صحیح اندازہ اس شعر سے ماقبل جو تین اشعار ہیں ان سے ہوتا ہے۔ وہ تینوں اشعار قارئین کی معلومات کے لئے ذیل میں درج کیے جاتے ہیں:

آنکھیں ملنا جھنجھلا پڑنا لاکھوں جمائی انگڑائی  
نام پر اٹھنے کے لڑتا ہے اٹھنا بھی کچھ گالی ہے

●  
جلنو چمکے پتا کھڑکے مجھ تھا کا دل دھڑکے  
ڈر سمجھائے کون پون ہے یا اگیا بیتالی ہے

●  
بادل گر جے بھلی چمکے دھک سے کلیجھ ہوجائے  
بن میں گھٹا کی بھیانک صورت کیسی کالی کالی ہے  
مذکورہ تین اشعار کے بعد آپ نے یہ شعر ارشاد فرمایا ہے۔ ان اشعار کے ذریعہ ایک  
بے کس و تھا شخص کی دلی کیفیت کا عالم تصور میں اظہار فرمایا ہے۔ دور حاضر میں جہاں ہر طرف  
نئے نئے کفری عقیدے اور فرقے پھیلے ہوئے ہیں۔ اور جس انداز سے وہ اپنے عقاںد باطلہ  
ضالہ کی نشر و اشاعت کر رہے ہیں۔ اس سے ایک دیندار مومن کی حالت ایسی ہے جیسے گھنگھور  
گھٹا اور بھیانک جنگل میں پھنسا ہوا اور بھٹکا ہوا مسافر جو تنہا ہے۔ ساتھ میں مال و دولت  
اور زیور ہیں۔ کوئی ہمسفر یا رفیق ساتھ میں نہیں۔ ڈاکوؤں کا ڈر ہے کہ نہ جانے کب آکر ٹوٹ  
پڑیں، اور میری متاع چھین لیں۔ جنگل کے نیچے آپھنسا ہے۔ ماحول بھی ڈراونا ہے۔ رات کا  
اندھیرا چھایا ہوا ہے۔ سفر کی تھکان ہے۔ جسم چکنا چور ہے۔ دماغ پریشانی کی وجہ سے کند اور  
ماند ہو گیا ہے۔ نیند کا غالبہ ہے۔ جمائی اور انگڑائی کا تسلسل ہے۔ نیند کی آغوش میں جانے کے  
لئے پکیں بوجھل ہو کر جھکی پڑتی ہیں، لیکن ایسی حالت میں نیند مہلک ہے۔ لہذا وہ آنکھیں مل مل

کرنیند کو بھگانے کی متواتر کوشش کر رہا ہے۔ سنسان بن اور وہ اکیلی جان جنگل کے درندوں کا  
بھی خوف ہے کہ وہ مجھے اپنا القمه نہ بنالیں۔ شب کی تاریکی بڑھتی جا رہی ہے۔ اس وقت آدمی کو  
ذراسی آواز سے بھی ڈر لگتا ہے وہ بھی ڈراوی معلوم ہوتی ہے۔

قارئین کرام! تھوڑی دیر کے لئے یہ تصور کر لیں، میں اس وقت جنگل میں ہوں اور  
پھر اس کی خوفناکی کا احساس کریں۔ رات کے اندر ہیرے میں جب ہاتھ نہیں سو جھتا اس وقت  
ایک انجان ڈر دل میں گھس جاتا ہے۔ ہزاروں ڈراؤنے خیالات اس کے دماغ پر قبضہ  
جمایتیتے ہیں۔ جسمانی اور رہنمی طور پر وہ مسافر اب ہار چکا ہے۔ رات کا ٹنے نہیں کٹتی۔ وقت گویا  
جامد ہو گیا ہے۔ چور، ڈاکو اور جنگلی درندوں کے ساتھ ساتھ اب اس کو جن و بھوت کا بھی ڈر لگ  
رہا ہے اور اچانک تیز ہوا کا جھونکا آیا۔ درخت کے پتے ترنم ریز ہوئے اور اس کا دل زور زور  
سے دھڑ کنے لگا کہ معلوم ہوتا ہے کہ کوئی آر رہا ہے۔ کسی کے قدموں کی آہٹ معلوم ہوتی ہے اور  
ساتھ میں نظر کے سامنے ایک وحشت ناک منظر کھڑا ہو جاتا ہے۔ رات کی تاریکی میں اچانک  
چکا چوند چھوٹی اور کچھ کچھ فالے پر روشنی نظر آنے لگی۔ اور یہ مارے خوف کے لرزنے لگا  
کہ اگیا بیتال آگیا۔ اگیا بیتال ایک دخانی مادہ ہے جو کثر دلدل، پرانے قبرستان یا مرگھٹ میں  
رات کو جلتا ہوا نظر آتا ہے۔ عام لوگ اسے بھوت پریت خیال کرتے ہیں۔

(فیروز اللغات، ص ۱۱۱)

ایک طرف سے پون یعنی ہوا کی ڈراوی آواز۔ دوسری طرف نظر کے سامنے چکا  
چوند روشنی چمک اور بھوت پریت کا تصور اسے گھبراہٹ میں ڈال دیتا ہے۔ حالاں کہ ایسا کچھ  
نہیں ہوتا۔ ذرا سا پون کا جھونکا آیا تو پتے ہل اٹھے اور جگنوڑنے لگے۔

جنگو: ایک اڑنے والا کیڑا جس کے جسم سے رات کے وقت روشنی نکلتی ہے۔

(فیروز اللغات، ص ۳۶۵)

اب اس کی ڈھنی حالت کا اندازہ لگائیجے کہ جلنگو کو وہ اگیا بیتال سمجھ کر ہل گیا۔ اس کا

دل دھک کرنے لگا۔ اس گہر اہٹ کے عالم میں وہ جلد از جلد جنگل پار کرنے کی غرض سے تیز تیز چلنے لگتا ہے کہ اچانک بادل کی گرج اور بھلی کی کڑک نے اس کا کلیچ تھر تھرا دیا، اور دفتاً بارش شروع ہو گئی۔ ایک تورات کا اندھیرا، اوپر سے کالی بدلتی اور ساتھ میں موسلا دھار بارش۔ اب کرے تو کیا کرے؟ کچھ سمجھیں نہیں آتا دماغ گویا کام نہیں کرتا، لیکن پھر بھی وہ ہمت کر کے چلتا ہے۔ ابھی دو چار قدم مشکل سے چلا ہوگا کہ ٹھوکر لگی اور وہ زمین پر گرا۔ لیکن چوٹ کا کچھ خیال نہ کرتے ہوئے پھر سنجھل کر کھڑا ہو گیا۔ اور چلنے لگا لیکن اب بارش کے پانی نے مٹی کے ساتھ مل کر پھسلن پیدا کر دی تھی اس لئے وہ اب پھسلا اور منہ کے بل زمین پر دوبارہ گرا۔ اب اس کا حوصلہ ٹوٹ چکا ہے۔ اب وہ کسی ساتھی کی شدت سے ضرورت محسوس کرتا ہے۔ اور:

ساتھی ساتھی کہہ کے پکاروں ساتھی ہو تو جواب آئے  
پھر جنگھلا کے سردے پکلوں چل رے مویں والی ہے  
وہ ساتھی ساتھی کہہ کر متواتر مسلسل پکارتا ہے لیکن ساتھی ہو تو جواب آئے نہ! پکارتے پکارتے تھک گیا۔ اس کا گلا بیٹھ گیا لیکن کہیں سے کوئی جواب نہ آیا۔ وہاں اس کو کون جواب دے؟ جب کہیں سے بھی کوئی جواب آنے کی امید نہ رہی تو وہ جنگھلا اٹھا۔ طیش میں آ گیا اور غصے کے عالم میں تلملا اٹھا اور بہت افسوس کرتے ہوئے کہہ اٹھا کہ جب کوئی ساتھی نہیں تو اب مویں تعالیٰ اور آقا مویں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بھروسے پر چل نکلا۔

یہ ایک مثال ہے۔ اسی تصور انہ واقعہ کو بطور تمثیل حضرت رضا نے بیان فرمایا ہے۔ اس واقعہ کو موجودہ پر فتن دور پر قیاس کر کے اس کا اندازہ کرو کہ جو حالت جنگل میں راہ ھٹکے ہوئے اور مصیبت میں پھنسنے ہوئے مسافر کی ہے وہی حالت الحادو بے دینی کے ماحول میں پھنسنے ہوئے ایک مومن کی ہے۔ جس طرح وہ مسافر گھنگھور جنگل میں پھنسا ہے اسی طرح یہ

مومن الحادو بے دینی وارد تدارکے جنگل میں پھنسا ہے۔ اس کے چاروں طرف گمراہیت کا اندھیرا چھایا ہوا ہے۔ بد اعمالی کی تاریکی پھیلی ہوتی ہے۔ نئے نئے فتنوں کی آندھی چل رہی ہے۔ جھوٹے قائدین و رہبر اس اندھیرے ماحول میں دھوکے باز اور فریب کار جگنو کی طرح رونما ہو رہے ہیں۔ وہابیت اور دیگر باطل تحریکیں سیاہ بادل کی مانند منڈل رہی ہیں۔ تو ہیں انبیاء اور تنقیص اولیاء پر مشتمل کفری بولی کی بھلی بھیا نک روپ میں کڑک رہی ہے۔ اس مومن کو اپنے متاع ایمان لٹ جانے کا خطرہ ہے۔ مذہب کے نام پر گمراہیت اور لامدہ بہیت پھیلانے والے سیاسی لیڈروں کے وحشیانہ اور قتالانہ طرز عمل کا خطرہ لا حق ہے۔ وہ اس ماحول میں اپنے کو تنہا محسوس کر رہا ہے۔ ساتھی ساتھی کہہ کر پکار رہا ہے۔ لیکن اس کی پکار نقار خانے میں طوطی کی آواز کی طرح دب کر رہا ہے۔

مذہب کے نام پر کئی نئے فرقے نکل پڑے ہیں۔ جیسے جنگل میں کئی گپ ڈنڈی ہوتی ہیں وہ مومن الحادو بے دینی کے جنگلی ماحول میں سیدھے راستے یعنی صراط مستقیم پر چلنے کا قصد کرتا ہے۔ لیکن منافقین زمانہ کی فریب کاری سے ٹھوکر کھا کر گر پڑتا ہے۔ لیکن بھروسہ سنجھل کر کھڑا ہوتا ہے اور چلنے کا عزم کرتا ہے کہ دنیا کی حرص و طمع اور اقدار کی لائچ کی بارش راہ میں پھسلن پیدا کر دیتی ہے اور وہ پھسل کر منہ کے بل گر پڑتا ہے کوئی ساتھی (رہبر) نظر نہیں آتا۔ بالآخر وہ یہی کہتا ہوا راہ حق پر گامزن ہو جاتا ہے کہ ”چل رے مویں والی ہے“۔

حضرت رضا بریلوی نے جنگل میں پھنسنے ہوئے مسافر کی کیفیت بیان فرمایا کہ دور حاضر میں الحادو بے دینی کے ماحول میں گھرے ہوئے ایک مومن کی حالت کی مثال بیان فرمائی ہے اور ملت اسلامیہ کو اپنے ایمان کے تحفظ کے لئے غفلت کی نیند سے بیدار فرمایا ہے۔



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدح و ثنا اور تعریف و توصیف کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میرے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا وہ درپاک ہے کہ جہاں دنیا اور آخرت یعنی دونوں جہاں کی بھلائی ملتی ہے اور اسی درستے ہماری امیدیں وابستہ ہیں۔ اور جو اس درستے امیدیں وابستہ کرتا ہے وہ کبھی بھی مایوس نہیں ہوتا کیوں کہ اس در پر سب ہے۔ البتہ یہاں پر ”نہیں“، ”نہیں ہے۔“ یعنی یہاں پر کسی بھی سائل کے سوال کے جواب میں ”نہیں“، کہہ کر اس کا سوال ٹھکرایا نہیں جاتا بلکہ سائل کا دامن گوہ مراد سے بھر دیا جاتا ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ ”نہیں“ کا استعمال مصرع ثانی میں جو کیا ہے وہ دونوں لفظ ”نہیں“، حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجذیب کامل کا شعر ہے۔ مصرع ثانی میں پہلی مرتبہ جو لفظ ”نہیں“ ہے وہ نہیں، نہ ہونا کے معنی میں ہے اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”نہیں“ ہے وہ انکار کے معنی میں ہے حالاں کہ اس شعر کے مصرع اول میں بھی لفظ ”نہیں“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے لیکن دونوں ہم معنی ہیں۔

حدیث شریف میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کسی کے سوال کو رد نہ فرماتے تھے۔ آپ نے ہر سائل کا سوال پورا فرمایا، اس کی تفصیلی بحث شعر نمبر 15 : میرے کریم سے گرقظرہ کسی نے مانگا  
شعر نمبر 21 : گیسوقدلام الف، کردوبلا منصرف  
شعر نمبر 27 : واہ کیا جودو کرم ہے شہنشاہ تیرا

(41)

دو جہاں کی بہتریاں نہیں کہ امانی دل و جاں نہیں  
کہوں کیا ہے وہ جو یہاں نہیں مگر اک نہیں کہ وہ وہاں نہیں

حل لغت:

دو جہاں: دنیا اور آخرت، دنیا اور دین۔

(فیروز اللغات، ص ۶۲۹ ☆ لغات کشوری، ص ۳۰۲ ☆ کریم الملاعات، ص ۷۸)

بہتریاں: بہتر کی جمع، بھلائی، نیکی، خوبی، فائدہ، فضیلت، بڑائی، بزرگی۔

(فیروز اللغات، ص ۲۲۷)

امانی: امنیہ کی جمع، امیدیں، وہ کام جو اپنے طور پر کرایا جائے، ٹھیکہ کی ضدر۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۱ ☆ لغات کشوری، ص ۵۹)

نہیں: کلمہ ”نہیں“، انکار، حرف شرط، ورنہ، وگرنہ، نہ۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۹)

ہاں: کلمہ ایجاد، اچھا ہوں، بھلا، ضرور، ٹھیک، بیٹھ، البتہ، اقرار، حکم کا اشارہ، تاکید، تنبیہ، واقعی۔ (فیروز اللغات، ص ۱۲۲۹)

دوسراے مصرع میں شروع اور آخر میں جو لفظ ”نہیں“ ہے اس کا مطلب ”نہیں“ ہے۔

دوسراے مصرع میں درمیان میں جو لفظ ”نہیں“ ہے اس کا مطلب ”انکار“ ہے۔

اور شعر نمبر 69 : مانگ من مانگ من خاگی مرادیں لے گا  
کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔ یہاں پر ہم صرف مصروع اول کی تشریح میں کچھ گفتگو  
کریں گے۔

حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے  
دربار عالیٰ سے دنیا اور آخرت کی بھلائی اور نعمتیں حاصل ہوتی ہیں۔ بلکہ دل و جان کی امیدیں  
اور آرزوئیں پوری ہوتی ہیں۔ اس ٹھمن میں کچھ واقعات احادیث اور ائمہ دین کی مستند اور معتمد  
کتب سے پیش خدمت ہیں۔

● حضرت ربیعہ بن کعب اسلمی رضی اللہ تعالیٰ عنہ رات کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
 وسلم کی خدمت اقدس میں رہا کرتے تھے۔ حضور کے لئے خصوصی پانی حاضر کرنا اور جامہ،  
 مسوک اور کنگھی وغیرہ حاضر کرنے کی خدمت بھی بجالاتے تھے۔ ایک روز مالک کو نین صلی  
 اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا دریائے کرم جوش میں آیا اور حضرت ربیعہ سے فرمایا ”شَلَّ“، یعنی  
 ”مانگو“، اس فرمان میں حضور نے کوئی تخصیص نہ فرمائی کہ فلاں قسم کا ہی سوال کرنا اور فلاں قسم  
 کا سوال نہ کرنا۔ بلکہ مطلق فرمایا کہ مانگو یعنی جو بھی جی میں آئے مانگو۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کی عطا  
 سے مجھے سب کچھ عطا کرنے کا اختیار و تصرف ہے۔ وہ صحابی آج کے زمانے کے وہابی کی طرح  
 نہ تھے کہ جو معاذ اللہ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ ”جس کا نام محمد یا علی ہے وہ کسی چیز کا مالک و مختار  
 نہیں۔“ (تفویۃ الایمان، از: مولوی اسماعیل دہلوی) بلکہ حضرت ربیعہ کو یقین کامل تھا کہ اللہ کے  
 محبوب کو اللہ تعالیٰ نے تمام کائنات کی سلطنت کا مالک بنایا ہے۔ یہ سب کچھ عطا فرماسکتے ہیں۔  
 چاہے دنیا کی چیز مانگوں، چاہے آخرت کی۔ حضرت ربیعہ نے آخرت کی نعمت مانگی اور وہ بھی  
 ایسی افضل و اعلیٰ نعمت کہ ”آسْأَلُكَ مُرَافِقَتَكَ فِي الْجَنَّةِ“، یعنی میں آپ سے جنت میں  
 آپ کی رفاقت (ساتھ) چاہتا ہوں۔ یہ جواب سن کر حضور نے مزید ارشاد فرمایا کہ ”فَقَالَ أَوْ

غَيْرَ ذَلِكَ“، یعنی فرمایا کہ اس کے سوا اور کچھ۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ اس کے علاوہ اور کچھ بھی  
 چاہتے ہو؟ اور اگر چاہتے ہو تو وہ بھی مانگ لو۔ ہم عطا فرمائیں گے۔ حضرت ربیعہ عرض کرتے  
 ہیں ”فَقُلْتُ هُوَ ذَاكَ“، یعنی میں نے کہا کہ میری مراد تو صرف یہی ہے۔ جیسا کہ :

سائل ہوں تیرا مانگتا ہوں تجھ سے تجھی کو  
 معلوم ہے اقرار کی عادت تیری مجھ کو  
 حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تو میری اعانت کر اپنے نفس پر کثرت تھود  
 سے۔ یہ حدیث مسلم شریف، ابو داؤد، سنن ابن ماجہ اور مجمع بکیر طبرانی میں ہے۔

● اس حدیث کی شرح میں علامہ ملا علی قاری علیہ الرحمۃ والرضوان، مرقاۃ شرح مشکلۃ  
 میں فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مانگنے کا حکم مطلق دیا۔ اس سے مسقفاً  
 ہوتا ہے کہ اللہ عز وجل نے حضور کو عام قدرت بخشی ہے کہ خدا کے خزانوں سے جو کچھ چاہیں عطا  
 فرمائیں۔ (الامن والعلی، امام احمد رضا محدث بریلوی، ص ۱۲۰)

اہل عشق و محبت نے ہمیشہ اپنی حاجتیں اور مرادیں اسی بارگاہ پیکس بناہ سے طلب کیں  
 اور حاصل کی ہیں مصیبت کے وقت اسی بارگاہ مختار میں استغاثہ کیا اور نجات پائی۔

● حضرت ابو الحسن علی بن مصطفیٰ عسقلانی ذکر کرتے ہیں کہ ہم بحر عیاذ ب میں کشتی پر  
 سوار ہو کر جدہ کو روانہ ہوئے۔ سمندر میں طغیانی آگئی۔ ہم نے اپنا سامان و اسباب سمندر میں  
 پھینک دیا۔ جب ہم ڈوبنے لگے تو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے استغاثہ کرنے لگے اور  
 یوں پکارنے لگے ”یَا مُحَمَّدَاهُ، يَا مُحَمَّدَاهُ“، ہمارے ساتھ مغرب کا ایک نیک دل شخص  
 تھا۔ وہ بولا: حاجیو! گھبراو امت، تم نج جاؤ گے کیوں کہ ابھی میں خواب میں رسول اللہ صلی اللہ  
 تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت سے مشرف ہوا ہوں۔ میں نے حضور سے عرض کیا کہ یا رسول اللہ!  
 آپ کی امت آپ سے استغاثہ کر رہی ہے۔ حضور نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
 کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ مدد کرو۔ مغربی کا قول ہے کہ میں اپنی آنکھ سے دیکھ رہا تھا کہ

حضرت صدیق اکبر سمندر میں گھس گئے۔ انہوں نے کشتی کے پتوار پر اپنا ہاتھ رکھا اور کشتی کو کھینچنے رہے ہیں تک کہ خشکی سے جاگ لی۔ چنانچہ اس خواب کے بموجب ہم صحیح و سالم رہے اور اس کے بعد بجزیرہ هم نے کچھ نہ دیکھا اور صحیح و سالم خشکی پر پہنچ گئے۔

(حجۃ اللہ علی العالمین فی مجرّات سید المرسلین، از علامہ نبہانی، ص ۷۸۷)

● ابراہیم بن مرزووق بیانی علیہ الرحمۃ روایت کرتے ہیں کہ جزیرہ شرق کا ایک شخص قید ہو گیا۔ اسے بیڑیوں اور کاٹھ میں جکڑ دیا گیا۔ وہ یا رسول اللہ پکار پکار فریاد کرتا تھا۔ اس کے بڑے دشمن نے اس سے طنزیہ کہا کہ جس کو تم پکارتے ہو اس سے کہو کہ تمہیں چھڑا دے۔ جب رات ہوئی تو ایک شخص نے اسے بلا یا اور کہا کہ اذان کہو! وہ بولا کہ تم نہیں دیکھتے کہ میں کس حال میں ہوں؟ پھر اس نے اذان کہی۔ جس وقت وہ ”آشہدُ آنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ“ پر پہنچا، تو اس کی بیڑیاں وغیرہ خود بخود ڈٹ گئیں اور اس کے سامنے ایک باغ نعمودار ہوا وہ باغ میں گھومتا رہا اور اچانک اسے باغ سے نکلنے کا ایک راستہ مل گیا۔ جس سے وہ جزیرہ شرق میں پہنچا اور اس کا قاصہ اس کے شہر میں مشہور ہو گیا۔

(شوہد الحق، از علامہ نبہانی، مکواہ سیرت رسول عربی، از علامہ محمد نور بخش توکلی ص ۲۰۷)

امیر المؤمنین، خلیفۃ المسلمين سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دور خلافت میں اسلامی لشکر زیر سرداری امین الامم حضرت ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ تعالیٰ عنہ ملک شام گیا ہوا تھا۔ حضرت خالد بن ولید، حضرت عبد الرحمن بن ابو بکر صدیق، حضرت شرحبیل بن حسنة، حضرت فضل بن عباس عم رسول، حضرت ضرار بن ازور، حضرت عکرمہ بن ابو جہل، حضرت زیبر بن العوام، حضرت ربیعہ بن عامر، حضرت رافع بن عمیرہ، حضرت کعب بن مالک النصاری، حضرت حذیفہ بن الیمان، حضرت قیس بن سعید خزر جی، حضرت عبادہ بن صامت، حضرت جابر بن عبد اللہ، حضرت ابو ایوب النصاری، حضرت رافع بن سہیل، حضرت عبد اللہ بن

عمر فاروق، حضرت صفوان ابن امیہ، حضرت صفوان بن فضل، حضرت سہیل بن عمرو، حضرت داہس ابو الہلول جو غلام تھے۔ حضرت سراقة بن مرداہ، حضرت فضل بن ثابت وغیرہ۔ جیسے جلیل القدر اصحاب رسول رضی اللہ تعالیٰ عنہم جمعیں اس لشکر میں شامل تھے۔ اسلامی لشکر نے ملک شام کے اہم مقامات مثلاً: اجنادین • ارکیہ • تجنه • تدمر • بصرہ • دمشق • توما • حصن القدس • قفسرین • بعلبک • جوسیہ • حمص • جابیہ • یرسوک • بیت المقدس • حلب • اعزاز • انطا کیہ کو فتح کر لیا۔

انطا کیہ فتح ہو گیا ہے۔ یہ خبر امیر المؤمنین سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں پہنچانے کے لئے حضرت ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک خط دے کر حضرت زید بن وہب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مدینہ منورہ روانہ کیا۔ حضرت زید امیر المؤمنین کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ وہ دن ۲۵ / ذی قعده کا تھا۔ سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خط پڑھ کر تمام کیفیت معلوم کی اور خط کا جواب لکھ کر حضرت زید بن وہب کے ہاتھوں روانہ کیا۔

حضرت زید خط لے کر جب واپس آئے تو اسلامی لشکر انطا کیہ سے کوچ کر کے دحازم میں پڑا کئے ہوئے تھا۔ جب حضرت زید بن وہب وہاں پہنچنے تو لشکر میں خوشی اور سرور کا شور و غل تھا۔ کیوں کہ حضرت خالد بن ولید رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دریائے فرات کے ساحلی علاقے کے شہر • نفح • براغہ • تابلس اور قلعہ نجم کو فتح کر لیا تھا۔ حضرت زید بن وہب نے امیر المؤمنین کا خط اسلامی لشکر کے سپہ سالار حضرت ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو دیا۔ انہوں نے وہ خط کھولا اور تمام حاضرین کو سنایا۔ اس خط میں امیر المؤمنین نے لشکر اسلام کے سردار کو یہ حکم دیا تھا کہ تم ایک جگہ بیٹھنے والے بلکہ اطراف کے پہاڑی علاقوں کو بھی فتح کر کے وہاں بھی اسلامی حکومت قائم کرو۔ چنانچہ حضرت ابو عبیدہ بن جراح نے حضرت میسرہ بن مسروق العیسی کی

سرداری میں پہاڑی علاقوں کی طرف ایک سری یعنی چھوٹا لشکر روانہ کیا۔ اس لشکر کی تعداد چار ہزار (۴۰۰۰) تھی جن میں سے تین ہزار مجاہدین گروہ میں کے تھے اور ایک ہزار مجاہدین عرب کے غلاموں سے تھے۔ ان ایک ہزار غلاموں پر حضرت دامس ابوالہول کو سردار مقرر کر کے حضرت ابو عبیدہ نے ان کو لشکر کا مقدم یعنی آگے چلنے والا دستہ مقرر کیا۔ حضرت ابو عبیدہ نے ایک نشان مثل نشان رسول اللہ بنایا اور وہ نشان سیاہ کپڑے کا تھا جس میں سفید حروف سے ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ“ لکھا ہوا تھا۔ پس جنہیں دی اس نشان کو جو ایک نیزے پر بنا ہوا تھا اور سپرد کیا اس کو حضرت میسرہ بن مسروق کو۔ پورے چار ہزار کا لشکر حضرت میسرہ بن مسروق کی سرداری میں وہاں سے پہاڑی علاقوں کی طرف روانہ ہوا۔ حضرت میسرہ بن مسروق نے ملک شام کے ہنگرائیہ سے واقفیت رکھنے والے چار اشخاص کو بحیثیت راہبر کے ساتھ لیا۔ ان راہبروں کے مشورے اور راہبری کے موافق اسلامی لشکر شہر قورس پہنچا جو پہاڑی علاقے میں واقع تھا۔ وہاں سے آگے بڑھ کر بقہ جند داس نامی مقام سے ہوتے ہوئے نہر ساحر پر پہنچے۔ وہاں سے کوچ کر کے پہاڑی کے شگاف میں ایک گاؤں میں پہنچے۔ لیکن پورا گاؤں انسانوں سے خالی تھا۔ کیوں کہ وہاں کے روئی باشندوں کو اسلامی لشکر کی آمد کی اطلاع مل گئی تھی۔ لہذا وہ اپنے اہل و عیال سمیت فرار ہو گئے تھے۔ حالانکہ ان کا مال و اسباب جانور مولیٰ وغیرہ گاؤں ہی میں تھے لیکن آدمی کوئی نظر نہیں آتا تھا۔ اس اسلامی سری یعنی چھوٹے لشکر کے سردار حضرت میسرہ بن مسروق نے مجاہدین سے فرمایا کہ ہوشیار ہو جاؤ اور احتیاط برتو۔ کیوں کہ میں گمان کرتا ہوں کہ شاید ان لوگوں نے کوئی مکروہ فریب ہمارے ساتھ کیا ہے تھوڑی ہی دیر میں لشکر کے ایک مجاہد کو سب نے دیکھا کہ وہ کسی رومی گبر یعنی آتش پرست رومی کو مثل چوپائے کے گھسیٹ کر لارہے ہیں۔ جب اس کو حضرت میسرہ کے سامنے لا یا گیا تو اس نے بتایا کہ جب ہمارے بادشاہ کو یہ اطلاع ملی کہ انطا کیہ عربوں نے فتح

کر لیا ہے اور انطا کیہ کے حاکم کو سولی دے دی گئی ہے تو اس نے اپنے بطارقہ یعنی پادریوں کو جمع کیا ہے اور پہاڑی علاقوں کو عربوں سے محفوظ کرنے کے لئے تیس ہزار (۳۰،۰۰۰) کی مسلح فوج لے کر نکلا ہے اور وہ فوج تم سے صرف دو فرخ کے فاصلے پر ہے۔ حضرت میسرہ بن مسروق اور اس رومی گبر کے درمیان یہ گفتگو چل ہی رہی تھی کہ اچانک رومیوں کے لشکر کے نشان اور صلبان دکھائی دیئے اور وہ اسلامی لشکر سے کچھ فاصلے پر آ کر ٹھہر گیا۔ رومیوں نے اپنے لشکر کو تین صفوں میں تقسیم کیا، تیس ہزار کے لشکر کے سامنے مسلمانوں کا صرف چار ہزار کا لشکر مقابل ہوا۔ اور جب جنگ کی آگ تیز ہوئی اور رومیوں نے مسلمانوں پر شدت کا حملہ کیا اور بظاہر غالب ہوتے نظر آنے لگے، تب اسلامی لشکر کے مجاہدین نے ”النَّصْرُ، النَّصْرُ يَا مُحَمَّدُ، يَا مُحَمَّدُ“ پکارنا شروع کیا اور مسلمانوں نے کامل شجاعت اور دلیری دکھائی۔ یہ جنگ بمقام ”مرج البقالَل“ ہوئی تھی۔ اس جنگ میں سب سے زیادہ دلیری اور شجاعت کا مظاہرہ حضرت دامس ابوالہول نے کیا تھا۔ ان کے لڑائی کے کرتب اور فن سپہ گری سے رومی پریشان ہو گئے تھے۔ کیوں کہ وہ دشمن پر قهر الہی کی بجلی کی مانند ٹوٹ پڑتے تھے اور آن کی آن میں صفوں کی صفائی اللہ دیتے تھے۔ پہلے دن کی جنگ ختم ہوئی تو رومی لشکر کے گیارہ سو (۱۱۰۰) سپاہی قتل ہوئے اور نو سو (۹۰۰) سپاہی گرفتار ہوئے۔ اسلامی لشکر کے چچاس مجاہدین نے جام شہادت نوش فرمایا۔ اور حضرت دامس ابوالہول اور ان کے ساتھ دس رہ حضرات کو رومیوں نے گرفتار کر لیا تھا۔

#### وہ دس حضرات:

- (۱) عامر بن طفیل (۲) راشد بن زبیر (۳) مالک بن حاتم (۴) سالم بن مفرح
- (۵) دارم بن صابر (۶) عون بن قارب (۷) مشر بن حسان (۸) مفرح بن عاصم
- (۹) نبہان بن مرہ (۱۰) اور عدی بن شہاب تھے۔ رومیوں نے ان کو بیڑیوں میں جکڑ رکھا تھا۔

ان کے ساتھیوں کو رومیوں کی قید سے رہائی عطا کرنے کے لئے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنے دست اقدس سے ان کی بیڑیاں کھول دیں اور ان کو فتح کی خوشخبری بھی سنائی۔ اور اس خوشخبری کے عین مطابق مجاهدین اسلام نے رومیوں کے تیس ہزار کے لشکر پر فتح پائی۔ ایسے تو کئی واقعات علماء و اقدی اپنی کتب سیر و تواریخ مثلاً: (۱) مغازی صادقة ترجمہ مغازی الرسول (۲) فتوح الشام (۳) فتوح مصر اور (۴) فتوح عجم میں روایت کرتے ہیں۔ ان تمام واقعات سے ثابت ہوتا ہے کہ جلیل القدر صحابہ کرام جنگ کے دوران اور دیگر مراحل میں مصیبت کے وقت یا رسول اللہ کہہ کر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو پکارتے تھے اور آپ سے استغاثہ کرتے تھے اور اپنے جانشیوں کی نصرت و اعانت کے لئے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہر موقع و ہر مقام پر ان کی دستگیری اور مشکل کشائی فرماتے تھے۔ اگر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو پکارنا اور آپ سے مدد طلب کرنا شرک ہوتا تو صحابہ کرام نے کیوں پکارا؟ اور کیوں مدد طلب کی؟ کیا وہ شرک کے معنی، اصطلاح اور احکام سے واقف نہ تھے؟ کیا اسلام کو وہ نہ جانتے تھے؟ ان تمام سوالات کا جواب قارئین اپنے دل سے حاصل کریں۔



یہ پورا واقعہ بیان کرنے کا جواہر مقصود ہے وہ یہ کہ بقول حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان ”کہ امامی دل و جان“ اور بلا سے نجات حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دربار سے حاصل ہوتی ہے۔ ان قیدیوں کو کس طرح رہائی حاصل ہوئی؟ خود حضرت دامس ابوالہلول کی زبانی سنئے۔ جس کو علامہ واقدی نے اپنی کتاب ”فتوح الشام“ ص ۲۸۶ پر نقل فرمایا ہے۔

اور دامس نے کہا کہ اپنے سردار (یعنی میسرہ بن مسروق) جانو تم اس امر کو کرو رومیوں نے مجھ کو گرفتار کیا اور جکڑ لائے تھے ہم کو بیڑیوں میں اور ایسا ہی کیا تھا انہوں نے میرے ہمراہیوں کے ساتھ اور نا امید ہو گئے تھے ہم اپنی جانوں سے۔ پس جب چھپا یارات نے سو گیا میں پس دیکھا میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اور گویا آپ یا ارشاد فرماتے ہیں ”لَا بَاسَ عَلَيْكَ يَا دَامِسُ وَاعْلَمْ إِنَّ مَنْزِلَتِي عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمًا“ (نہیں سختی ہے تھوڑ پر اے دامس اور جان تو کہ میرا مرتبہ اللہ کے نزدیک بڑا ہے۔)

پھر کھینچا آپ نے اپنے بزرگ ہاتھ سے بیڑیوں کو، پس کھل گئیں وہ اور طقوں کو، پس دور ہو گئے اور ایسا ہی کیا آپ نے میرے ہمراہیوں کے ساتھ اور فرمایا ”أَبْشِرُوا بِنَصْرِ اللَّهِ فَإِنَّا مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ“، تم خوش ہوم ساتھ مدد ہی اللہ کے، پس میں محمد رسول اللہ ہوں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔ پھر پوشیدہ ہو گئے آپ ہم سے پس لیا ہم نے اپنی تلواروں کو اور کھنچ لیا ہم نے ان کو قدم کے پیچ اور حملہ کیا ہم نے قوم (رومیوں) پر پس مدد دی ہم کو اللہ نے ان پر اور رسول اللہ نے اور یہ حال اور بیان ہمارا ہے پس شور کیا مسلمانوں نے ساتھ تہیلیں اور تکبیر کے اور درود بھیجا بشیر اور نذر یہ پر۔

(ملخصاً حوالہ ما خواز: فتوح الشام، مصنف علامہ امام اجل محمد بن عمرو واقدی۔ ناشر نکشور لکھنؤ، اردو

ترجمہ، سال طباعت ۱۹۰۳ء، ص ۳۷۶ تا ۳۷۸)

قارئین کرام! مذکورہ واقعہ میں صاف بیان کیا گیا ہے کہ حضرت دامس ابوالہلول اور

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان عشق رسول کی اعلیٰ منزل میں پہنچ کر اپنے پیارے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے فراق و ہجر کی بے چینی و ترٹپ کا ذکر فرمائے ہیں۔

اس شعر کے مصرع اول میں لفظ ”خوابی“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ خوابی ہے اس کا مطلب ہوتا ہے خوابی یعنی نیند نہ آنے کا مرض اور دوسرا مرتبہ جو لفظ خوابی ہے اس کا مطلب ہوتا ہے ریشمی کپڑا، جس کو عوام ”کن خواب“ بھی کہتے ہیں۔ کن خواب کا کرتا یا کن خواب کا پرده عوام کی اصطلاح میں کہا جاتا ہے لیکن درحقیقت کن خواب کا لفظ ”کم خواب“ کا بگڑا ہوا ہے۔ صحیح لفظ کن خواب ہے۔ کن خواب کا کپڑا اریشم اور سونے کے تاروں کی آمیزش سے بنایا جاتا ہے۔ اور اس کپڑے کا ایک دوسرا نام زربفت بھی ہے، زربفت کے کپڑے کا زیادہ تر استعمال بادشاہوں کے محل اور امیروں کے ایوانوں کے پرڈے میں ہوتا ہے۔ زربفت یعنی کہ کن خواب کا کپڑا ایک نرالی شان و شوکت کا حامل ہوتا ہے۔ یہ کپڑا قیمت کے اعتبار سے بہت مہنگا ہوتا ہے۔ کیوں کہ اس کی بنائی میں سونے کے تار کی آمیزش ہوتی ہے۔ کم خواب کا کپڑا دن کو آفتاب کی روشنی کی وجہ سے اور رات کو چراغ کی وجہ سے جگہا اٹھتا ہے۔ اور وہ ہر ایک کی نظر کو اپنی طرف متوجہ کرتا ہے۔ کن خواب کا کپڑا اصحاب خانہ کی جاہ و جلال کا مظہر ہوتا ہے۔ کن خواب کے کپڑے کا استعمال مغلس الحال یا متوسط مالی حیثیت رکھنے والے کے لئے مشکل ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کے مصرع اول میں دونوں لفظ ”کم خواب“ اسم ہیں۔ لیکن دونوں کے معنی الگ الگ ہیں۔ لہذا یہ شعر صنعت تجسس کامل ممائش کا ہے۔

(42)

ہوئی خوابی، ہجراء میں ساتوں پرڈے خوابی

تصور خوب باندھا آنکھوں نے استار تربت کا

حل لغت:

خوابی: نیند نہ آنے کا مرض۔

ہجراء: جدائی، مفارقت، ہجر، قطع تعلق۔

(فیروز للغات، ص ۱۰۲)

ساتوں پرڈے: بہت زیادہ پرڈہ کرنے لگنا، اس عورت پر طنز جو یکا یک صاحب ثروت ہو جانے پر بہت زیادہ پرڈہ کرنے لگے۔

(فیروز للغات، ص ۲۰۷)

کن خواب: ایک قسم کا ریشمی کپڑا، جو زری کے تاروں کی آمیزش سے بنایا جاتا ہے، زربفت۔

(فیروز للغات، ص ۱۰۲۹)

تصور: دل میں تصویر بنانا، دھیان، مراقبہ، خیال، منصوبہ، سوچھ۔

(فیروز للغات، ص ۳۶۲) ☆ لغات کشوری، ص ۱۳۸ ☆ کریم اللغات، ص ۳۲)

استار: ستار کی جمع بمعنی پرڈہ۔

تربت: قبر، مزار، گور، مٹی۔

(فیروز للغات، ص ۳۵۳) ☆ لغات کشوری، ص ۱۳۱ ☆ کریم اللغات، ص ۳۵)

پہلے مصرع میں شروع میں جو لفظ ”خوابی“ ہے اس کا مطلب ”نیند نہ آنا“ ہے۔

پہلے مصرع میں بعد میں جو لفظ ”خوابی“ ہے اس کا مطلب ”ریشمی کپڑا“ ہے۔

پہلے ہم شعر کے لغوی اور ظاہری معنی دیکھیں۔ شعر کا ظاہری معنی یہ ہے کہ ہجران اور جدائی میں نیندنا آنے کا مرض لاحق ہو گیا اس محبوب کے فراق میں جو کنوب کے کپڑے کے پردوں میں اپنے آپ کو خوب چھپائے ہوئے ہے۔ وہ محبوب سات پردوں میں پوشیدہ ہونے کی وجہ سے اس کا ظاہری دیدار و نظارہ ممکن نہیں۔ لہذا اس کے عشقان محبوب کی مقدس قبر کے پردے کا تصور اپنی آنکھوں میں باندھ کر لطف انداز ہوتے ہیں۔ یعنی کہ تربت کا تصور باندھنے سے آنکھوں میں محبوب کی تربت کا جو نقشہ جنمتا ہے اور تربت کا جو صاف یا دھندا لاظارہ ابھرتا ہے۔ یہ تو ہوئے باعتبار لغت شعر کے ظاہری معنی۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس شعر میں ہجر و فراق صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں اپنے جذبات دل سوختہ کا اظہار فرمایا ہے۔ اب شعر کے مفہوم کی گہرائی میں غوطہ زدن ہونے سے پہلے شعر میں ”ساتوں پرداۓ“ جملہ کی وضاحت کر لیں۔ ساتوں پرداۓ چھپنا یہ اردو زبان کا محاورہ ہے۔ اس محاورے کا استعمال اس وقت کیا جاتا ہے کہ کوئی ذات اپنے ذات کو خوب پرداۓ میں چھپانے لگے، یا اس عورت پر بطور طنز اس محاورے کا استعمال ہوتا ہے جو یہاں یک صاحب ثروت ہونے کی وجہ سے خوب پرداہ کرنے لگے۔ لیکن یہاں یہ معنی مراد نہیں۔ بلکہ کوئی ذات اپنے آپ کو چھپانے کے لئے خوب پرداہ کرے۔ یہ مراد ہیں۔

حضرور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی ہم گنہ گاروں پر عظیم رحمت ہے کہ آپ نور ہونے کے باوجود ہم میں بصورت بشری تشریف لائے۔ حضرور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ کے نور سے پیدا ہوئے ہیں۔ جیسا کہ حدیث حضرت جابر میں ہے کہ حضرور نے ارشاد فرمایا ہے: اے جابر! اللہ تعالیٰ نے تمام اشیاء میں سے پہلے تیرے نبی کے نور کو اپنے نور سے پیدا فرمایا۔

● قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ”قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَ كِتَابٌ مُبِينٌ“ (پارہ ۶، سورہ مائدہ، آیت ۱۵)

**ترجمہ:** بے شک تمہارے پاس اللہ کی طرف سے ایک نور آیا اور وہ شن کتاب۔  
(کنز الایمان)

- اس آیت کی تفسیر میں امام اجل علامہ فخر الدین رازی فرماتے ہیں کہ ”الْمُرَادُ بِالنُّورِ مُحَمَّدٌ وَ بِالْكِتَابِ الْقُرْآنُ“، یعنی نور سے حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور کتاب سے قرآن مراد ہے۔ (تفسیر کبیر پارہ ۲۵، ص ۱۸۹)
- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات مقدس کی اصلیت نور ہے۔ حقیقت نور محمد یہ کو اللہ تعالیٰ کے سوا کسی نے نہیں پہچانا۔ خود حضور فرماتے ہیں کہ ”لَمْ يَعْرِفْنَى حَقْيَقَةَ غَيْرِ رَبِّيِّ“۔
- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی نور تھی۔ آپ نے اپنی نوری ذات پر بشریت کے پرداۓ ڈال رکھے تھے۔ اور اپنی حقیقت نور یہ کو بقول حضرت رضا بریلوی ”ساتوں پرداۓ میں چھپا رکھا تھا“، خود سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”أَيُّكُمْ مُثُلِّي“، یعنی تم میں سے کون ہے جو میری مثل ہو۔
- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس عالم شہادت و دنیا میں نوع انسانی کی بھلائی کے لئے اگرچہ لباس بشریت میں تشریف لائے اس کے باوجود ہی آپ کی مبارک بشریت نور سے مغلوب ہی رہی۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کے جسم اقدس کا سایہ نہ تھا۔ آپ کے جسم اقدس سے خارج ہونے والا پسینہ، بول و براز میں دنیا کی سب سے بہترین خوشبو ہوتی تھی۔ آپ کا جسم اقدس کائنات کی ہر شیٰ سے بڑھ کر لطیف تھا۔ ایک مقام پر آپ نے اجسام انبیاء کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے کہ ”نُبَتَّتْ أَجْسَادُنَا عَلَى أَرْوَاحِ الْجَنَّةِ“، یعنی ہمارے اجسام اہل جنت کی مانند پیدا کئے گئے ہیں۔ (زرقانی شریف)

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اس کی طرف اشارہ فرماتے ہیں کہ پیارے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی نوری تھی۔ اس ذات گرامی کی حقیقت

نور ہے۔ اور اس حسین و نجیل ذات نے اپنے آپ کو چھپانے کے لئے اطیف جسم پر بشری پرده ڈال رکھا ہے۔ بلکہ سات پردوں میں چھپا رکھا ہے۔ ظاہری حیات میں جب آپ نے اپنی نورانی ذات کو بشریت کے پردے میں چھپا رکھا تھا۔ اب دنیا سے ظاہری طور پر پرده کرنے کے بعد ساتوں پردوں میں اور اضافہ ہو گیا۔ اب نظروں سے اوچھل ہو گئے۔ وہ تو ضرور ہم کو ملاحظہ فرمائے ہیں۔ لیکن ہماری قاصر نظریں ان کے ظاہری دیدار سے محروم ہیں۔ اور اسی محرومی کے احساس نے رفیق غار، خلیفۃ المسالمین، امیر المؤمنین سیدنا صدیق اکبر اور دیگر صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کی راتوں کی نیند اور دن کا چین چھین لیا تھا۔ فراق و ہجریار میں ایسے تڑپتے تھے کہ جیسے ماہی بے آب۔ صحابہ کرام نے تو اپنے ماتھے کی آنکھوں سے حالت بیداری میں ظاہری حیات میں اس جان جاناں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ناظراہ کیا تھا۔ لہذا ان پر تو فراق و ہجر بہت ہی شاق گزرے یہ فطری و طبعی بات ہے۔ لیکن ہزار سال کے بعد بھی ایسے عاشق پیدا ہوئے ہیں جو اپنے محبوب آقا کے ہجر و فراق میں تڑپتے ہیں۔ اور پوری رات ان کے تصور میں بیدار رہتے ہیں۔ نیندان کی آنکھوں سے میلوں دور ہو جاتی ہے۔ اور وہ کنوبی کے عالم میں کنواب کے ساتوں پردوں میں محبوب اپنے آقا کے ہجر و فراق میں بے چین و بے قرار رہتے ہیں۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ:

حسن بے پرده کے پردے نے مٹا رکھا ہے  
ڈھونڈنے جائیں کہاں جلوہ ہرجائی دوست

●  
تمہاری یاد میں گزری تھی جاگتے شب بھر  
چلی نشیم ہوئے بند دیدہائے فلک

●  
یاد میں جس کی نہیں ہوش تن و جاں ہم کو  
پھر دکھا دے وہ رخ اے مہر فروزال ہم کو



اٹھا دو پرده دکھادو چہرہ کہ نور باری حجاب میں ہے  
زمانہ تاریک ہورہا ہے کہ مہر کب سے نقاب میں ہے  
مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ ”تصور خوب باندھا آنکھوں نے استار تربت کا“، اس مصرع میں حضرت رضا بریلوی ایک عاشق کی ڈھنی و قلبی حالت کی عکاسی فرمائے ہیں۔ جب ایک عاشق بظاہر اپنے محبوب کے وصال سے محروم ہو جاتا ہے تو وہ تصور میں وصل محبوب سے لطف اندوڑ ہونے کی راہ اختیار کرتا ہے۔ بلکہ راہ خود بخود رونما ہو جاتی ہے۔ ہجر و فراق کی سکین گھڑیاں اس کے لئے ناقابل برداشت ہوتی ہیں۔ ہجر و فراق کے تعجب کے ازالہ کے لئے اس کے پاس کوئی راہ نہیں ہوتی، بجز اس کے کوہہ ہمہ وقت یاد محبوب میں محور ہے۔ ایک عاشق صادق کے لئے اپنے محبوب کے خیال میں کھو جانے سے بڑھ کر کوئی چیز فرحت بخش اور راحت افسانہ نہیں ہوتی، قلب حزیں کا سکون صرف یاد محبوب ہوتا ہے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے حالات زندگی کا جائزہ لینے سے یہی بات ثابت ہوتی ہے کہ انہوں نے فراق محبوب کی آگ کو یاد محبوب کے پانی سے راحت بخش بنالیا تھا۔ جس کو دیکھو وہ اپنے کریم کی مدح و ثناء میں مصروف ہے۔ کوئی حسن و جمال رخ انور کا ذکر کر رہا ہے، کوئی خصائص کا تذکرہ کر رہا ہے، کوئی معجزات کا بیان کر رہا ہے، کوئی خلق و خلق کی نعمت میں مصروف ہے، کوئی اختیارات و تصرفات کے واقعات روایت کر رہا ہے۔

الغرض! عاشق ہر لمحہ ہر ساعت اپنے آقا کے ذکر میں رطب اللسان ہے۔ ان حضرات کے سوز عشق نے ملت اسلامیہ پر ایک عظیم احسان یہ کیا کہ لاکھوں احادیث کا ذخیرہ، سرمایہ علم و عرفان و ایمان کی حیثیت سے میراث میں انھیں عطا کیا۔ اور آنے والی نسل ان کے مطالعہ یا ساعت سے عشق رسول کی چاشنی سے بہرہ مند ہوتی رہے گی۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دنیا سے ظاہری طور پر پرده کرنے کے بعد صحابہ کرام کا مرکز توجہ واردات مزار انور رہا۔ ان

(43)

آس ہے کوئی نہ پاس اک تمہاری ہے آس  
بس ہے یہی آسرا تم پہ کروڑوں درود

حل لغت:

آس: اردو، گرد، قرب و جوار، انل بغل، گرد و پیش، پڑوی، ایک پھل کا نام۔

(فیروز اللغات، ص ۱۹) ☆ لغات کشوری، ج ۳۱)

آس: امید، آشا، خواہش، آرزو، آسرا، بھروسہ، سہارا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۹)

بس: کافی، بہت، صرف، فقط، معنی آفرینی چپ رہو، خاموش رہو۔

(فیروز اللغات، ص ۲۰۲)

سہارا: بھروسہ، وسیلہ، توقع، آس، امید۔ (فیروز اللغات، ص ۱۹)

قریب، نزدیک، قابو میں، قبضے میں، ملکیت میں۔ (فیروز اللغات، ص ۲۶۲)

پہلے مصروع میں شروع میں جو لفظ "آس" ہے اس کا مطلب "ارڈگرڈ" ہے۔

پہلے مصروع میں بعد میں جو لفظ "آس" ہے اس کا مطلب "بھروسہ" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان مایوسی اور امید کے جذبے کو مشترک طور پر ظاہر کرتے ہیں۔ شعر کی ابتداء جذبہ مایوسی سے کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”آس ہے کوئی نہ پاس“، یعنی: میرے ارڈگرداور قریب کوئی نہیں اور یہ جملہ

تمام واقعات کی تفصیلی گفتگو یہاں ممکن نہیں صرف ایک واقعہ عرض خدمت ہے۔

حضرت سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے وصال سے پہلے وصیت فرمائی کہ میرے جنازے کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے روضہ انور کے سامنے رکھ دینا اور ”الصلَاةَ وَالسَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْكَ وَسَلَّمَ“ کہہ کر عرض کرنا کہ حضور ابو بکر آپ کے آستانہ عالیہ پر حاضر ہوا ہے۔ اگر اجازت ہوئی تو دروازہ کھل جائے گا۔ تو تم مجھے اندر لے جانا اور دفن کر دینا اور اگر اجازت نہ ملنے کی وجہ سے دروازہ نہ کھلے تو مجھے جنت البقیع میں دفن کر دینا۔ راوی کا بیان ہے کہ جب حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے رحلت فرمائی تو لوگوں نے آپ کی وصیت کے مطابق عمل کیا۔ ابھی اجازت حاصل کرنے کے کلمات پایہ انتظام کونہ پہنچے تھے کہ پرده اٹھ گیا، دروازہ کھل گیا۔ اور مزار اقدس سے آواز آئی کہ ”حبیب کو جیب کی طرف لے آؤ“، چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو روپہ اقدس میں دفن کیا گیا۔ (شوہد النبوة، اعلام نور الدین جامی، اردو، ۲۷۵)

انہیں حضرات کے نقش قدم پر چل کر حضرت رضا بریلوی راہ عشق کی منزیلیں طے کر رہے ہیں۔ اور ہر لمحہ اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تربت اطہر کے تصور میں کھوئے رہتے تھے۔ ایک لغت میں اپنے عشق کے سوز و گذاز کو اس طرح بیان فرماتے ہیں:

جان و دل ہوش و خرد سب تو مدینے پہنچے  
تم نہیں چلتے رضا سارا تو سامان گیا

نام مدینہ لے دیا چلنے لگی نیم خلد  
سوش غم کو ہم نے بھی ایسی ہوا بتائی کیوں



محاورۂ ارشاد فرمایا ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ میرا ہمدرد، منس، مدگار، دشکر اور معین کوئی بھی نہیں۔ میں اکیلا ہوں۔ بے یار و مددگار ہوں۔ بے بس و بے کس ہوں۔ مجھے مشکل کے وقت کام آئے ایسا کوئی نہیں۔ اس طرح اپنی بے بسی اور بے کسی کا اظہار ایک ماہی کے طور پر کرتے ہوئے فوراً ہی ایک امید کا تذکرہ کرتے ہوئے بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ ”اک تمہاری ہے آس“، یعنی اے میرے آقا مویٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس ماہی کے عالم میں کہ جب میرے پاس (گرد) اور پاس (قریب) کوئی نہیں۔ ایسے عالم میں مجھے صرف آپ کی آس (امید) ہے اور اس امید کو یقین کامل کی منزل گردانے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ ”بس ہے یہی آسرا“، یعنی یا رسول اللہ! آپ کی ذات گرامی جو سراپا رحمت ہے اس کی آس (امید) ہی میرا آسراء ہے۔ تم پر خدا کی رحمت کے کروڑوں درود نازل ہوں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے مصروع اول میں لفظ ”آس“ کا دو مرتبہ استعمال فرمایا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”آس“ ہے وہ اردو گرد، قرب و جواہر غل بغل وغیرہ معنی میں ہے۔ دوسرا مرتبہ جو لفظ ”آس“ ہے وہ امید، بھروسہ، آشا، سہارا وغیرہ معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ”آس“ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے پہلے ماہی کا اظہار فرمایا ہے۔ بعدہ ایک امید ظاہر فرمائی ہے اور آخر میں اس امید پر یقین کامل کا اعتماد ظاہر فرمایا ہے اور یہ ترتیب احادیث میں مذکور قیامت کے دن کی ہولناک حالت کو پیش نظر کھلتے ہوئے بیان کی ہے۔ میدان محشر کی سخت تکالیف سے بیزار ہو کر لوگ ماہی کے عالم میں کسی شفیع کی تلاش میں مارے پھریں گے۔ حضرت آدم سے لے کر حضرت عیسیٰ علیہ نبیتنا و علیہم الصلاۃ والسلام تک اولو العزم انبیائے کرام کی خدمت میں حاضر ہوں گے۔ لیکن کہیں بھی ان کی بگڑی نہ بنے گی۔ ان اولو

العزّم انبیائے کرام میں سے حضرت عیسیٰ علیہ الصلاۃ والسلام لوگوں کو محبوب رب العالمین، شفیع المذنبین، مصطفیٰ جان رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ بے کس پناہ میں جانے کا مشورہ دیں گے اور لوگوں کی امید یہ بندھیں گی کہ اس بارگاہ میں جانے سے ہمارا کام بن جائے گا۔ لوگ دوڑے ہوئے اس بارگاہ عالی جناب کے حضور حاضر ہوں گے۔ پریشان لوگ اس بارگاہ میں آنے سے پہلے کئی اور بارگاہ مقدسہ میں حاضر ہو چکے تھے۔ لیکن ہر جگہ سے صرف ایک ہی جواب ملتا تھا۔ ”نَفْسِي نَفْسِيٌ إِذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي“ یعنی آج ہم کو اپنی جان کی پڑی ہے، ہم کو اپنی فکر ہے۔ تم کسی اور کے پاس جاؤ۔ لیکن اس شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ میں جب حاضر ہوں گے تو کریم آقا لوگوں سے کہیں اور جانے کو نہ فرمائیں گے بلکہ یہ فرمائیں گے کہ ”آنالہا۔ آنانالہا“، یعنی میں ہی شفاعت کے لئے ہوں۔ اس دن آپ جس فراغی اور وسعت کے ساتھ شفاعت فرمائیں گے۔ اس سے تمام اویں و آخرین پر کھل جائے گا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے حضور جو مرتبہ، رتبہ، قرب، وجہت، عظمت، شان، رسائی، نزدیکی، جاہ و چاہ، رفعت اور محبوبیت اس ذات اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ہے وہ کسی کی نہیں۔ اس دن کھل جائے گا کہ ہمارے حضور نبی الانبیاء ہیں الممتحنہ اللہ تعالیٰ اس دن موافق اور مخالف پر روشن ہو جائے گا کہ۔ ”مَالِكٌ يَوْمَ الدِّينِ“ ایک اللہ ہے اور اس کی نیابت سے محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔ (تجی الیقین بان نبینا سید المرسلین، از: امام احمد رضا، ص ۱۰۸)

حضور اقدس، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت عظمیٰ کے تعلق سے تفصیلی گفتگو مندرجہ ذیل اشعار کی تشریح میں کی گئی ہے۔ ناظرین کرام سے التماس ہے کہ وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

شنبہ ۱۹:

یوں ملائک کریں معرض کہ اک مجرم ہے  
اس سے پرسش ہے بتا تو نے کیا کیا کیا ہے

شعر نمبر: 37

خوف نہ رکھ رضا ذرا تو تو ہے عبد مصطفیٰ  
تیرے لئے امان ہے تیرے لئے امان ہے

شعر نمبر: 65

لو وہ آیا میرا حامی میرا غم خوار ام  
آگئی جاں تن بے جاں میں یہ آنا کیا ہے

شعر نمبر: 78

اے عشق تیرے صدقے جلنے سے چھٹے سنتے  
جو آگ بجا دے گی وہ آگ لگائی ہے

شعر نمبر: 79

یہ مرحتیں، کہ کچھی متنیں، نہ چھوڑیں لتیں نہ اپنی گتیں  
قصور کریں اور ان سے بھریں قصور جناں تمہارے لیے  
یہاں پر چند احادیث تلاوت کرنے کی سعادت حاصل کرتا ہوں۔ جو مندرجہ بالا  
اشعار کی تشریح میں مذکور ہیں۔

● ابو عیم حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے راوی کہ حضور سید المرسلین، شفیع  
المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”وَبِيَدَىٰ لَوَاءُ الْحَمْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  
وَجَمِيعُ الْأَنْبِيَاءَ تَحْتَهُ وَلَا فَخْرَ وَالَّىٰ مَفَاتِيحُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا فَخْرَ وَ  
بِيٰ تُفْتَحُ الشَّفَاعَةُ وَلَا فَخْرٌ وَأَنَا سَابِقُ الْخَلْقِ إِلَى الْجَنَّةِ وَلَا فَخْرٌ وَإِمَامُهُمْ وَ  
أُمَّتُهُ بِالْأَثَرِ۔“

ترجمہ: قیامت کے دن میرے ہی ہاتھ میں لواءِ حمد ہوگا اور تمام انبیاء اس کے نیچے اور  
کچھ فخر نہیں اور میرے ہی اختیار میں جنت کی کنجیاں ہوں گی اور کچھ فخر نہیں اور مجھی سے شفاعت

کی پہلی ہوگی۔ اور کچھ فخر نہیں۔ اور میں تمام خلوق سے پہلے جنت میں تشریف لے جاؤں گا۔

اور کچھ فخر نہیں۔ میں ان سب کے آگے ہوں گا اور میری امت میرے پیچھے۔ (تجلی ایقین ہیں ۹۰)

● دارمی، ترمذی، ابو یعلی یہہقی اور ابو نعیم نے حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت

کی کہ حضور سید المرسلین، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں ”انَا اَوَّلُ

النَّاسِ خُرُوجًا إِذَا بُعْثُوا وَ أَنَا قَائِدُهُمْ إِذَا وَفَدُوا وَ أَنَا خَطِيبُهُمْ إِذَا أَنْصَتُوا

وَ أَنَا مُسْتَشْفِعُهُمْ إِذَا جَلَسُوا وَ أَنَا مُبَشِّرُهُمْ إِذَا يَئُسُّوا الْكَرَامَةَ وَ الْمَفَاتِيحُ

يَوْمَئِذٍ بِيَدِي، لَوَاءُ الْحَمْدِ يَوْمَئِذٍ بِيَدِي۔ أَنَا أَكْرَمُ وَلَدَ آدَمَ عَلَىٰ رَبِّي يَطُوفُ

عَلَىٰ الْفَخَادِيمِ كَانُهُمْ بِيُضْ مَكْنُونُ وَ لُؤْلُؤُ مَنْثُورُ۔“

ترجمہ: میں سب سے پہلے (قبر سے) باہر تشریف لاؤں گا۔ جب لوگ قبروں سے

اٹھیں گے اور میں سب کا پیشووا ہوں گا۔ جب اللہ تعالیٰ کے حضور چلیں گے اور میں ان کا خطیب

ہوں گا جب وہ دم بخود رہ جائیں گے اور میں ان کا شفیع ہوں گا۔ جب عرصہ محشر میں رد کئے

جائیں گے اور میں انہیں بشارت دوں گا جب وہ نا امید ہو جائیں گے۔ عزت اور خزان ائم رحمت

کی کنجیاں اس دن میرے ہاتھ ہوں گی اور لواءِ الحمد اس دن میرے ہاتھ میں ہوگا۔ میں تمام

آدمیوں سے زیادہ اپنے رب کے نزدیک اعزاز رکھتا ہوں۔ میرے گرد و پیش ہزار خادم

دوڑتے ہوں گے گویا وہ انڈے ہیں حفاظت سے رکھے ہوئے یا موتی ہیں بکھرے ہوئے۔

● حاکم اور یہہقی نے کتاب الرویۃ میں حضرت عبادہ بن صامت انصاری رضی اللہ تعالیٰ

عنہ سے روایت کیا کہ حضور سید المرسلین، شفیع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

”أَنَّا سَيِّدُ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا فَخْرٌ۔ مَا مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وَهُوَ تَحْتَ لِوَائِي

يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَنْتَظِرُ الْفَرَجَ وَإِنَّ مَعِي لَوَاءُ الْحَمْدِ أَنَا أَمْشِي وَ يَمْشِي النَّاسُ

مَعِي حَتَّىٰ إِتَّى بَابَ الْجَنَّةِ فَأَسْتَفْتِحْ فَيُقَالُ مَنْ هَذَا؟ فَاقُولُ مُحَمَّدٌ فَيُقَالُ

(44)

ملے لب سے وہ مشکلیں مہر والی دم میں دم آئے  
ٹپک سن کر قم عیسیٰ کہوں مستی میں قلقل کو

حل لغت:

مہر: ہمدردی، ترس، ممتا، حب، محبت، دوستی، الفت، پیار، شفقت، رحم، آفتاب، سورج۔  
(فیروز الگات، ص ۱۳۲۲☆☆ لغات کشوری، ص ۵۶☆☆ کریم الگات، ص ۵۷)

مشکل: مشکل کے مانند، سیاہ، کالا، مشک سی خوبیوکا، مشک آسودہ۔  
(فیروز الگات، ص ۱۲۵۲)

دم: سانس، نفس، پل، منٹ، لحظہ، وقت، زندگی، روح، جان، ذات، حقے کا کش، بھٹی  
یا تنور کی ہوا، پانی کا گھونٹ، کھانے کو ڈھینی آگ پر رکھنا، طاقت، قوت، زور، نیزے  
کی نوک، تلوار کی دھار، خوبی، مضبوطی، چک، خوشی، فرحت، اولو العزمی، بلند حوصلگی،  
دھوکہ، فریب، دغا، افسوس، منتر، دعا جو پڑھ کر پھونکی جائے، غرور، تکبر، گھر، خانہ،  
وطن، خون، شخص۔ (فیروز الگات، ص ۲۸۱☆☆ لغات کشوری، ص ۲۹۷☆☆ کریم الگات، ص ۲۷)

تم: اٹھ کھڑا ہو، اٹھ بیٹھ، جی اٹھ۔ (فیروز الگات، ص ۹۶۳☆☆ لغات کشوری، ص ۵۶۸)  
نشہ، خمار، کیف، مدد، مدھو شی، بد مستی، متوا لپن، غرور، تکبر، خواہش نفسانی، وہ پانی  
جو بعض درختوں سے ٹپکتا ہے۔ (فیروز الگات، ص ۱۲۲۲)

قلق: صراحی یا بوتل سے پانی یا شراب نکلنے کی آواز۔

(فیروز الگات، ص ۹۶۱☆☆ لغات کشوری، ص ۵۷)

ٹپک: پانی کے قطرے لگا تار گرنے کی آواز، زخم کی میس یا چمک، تپک، دھڑک، پھڑک۔  
(فیروز الگات، ص ۳۱۲)

مَرْحَبًا بِمُحَمَّدٍ فَإِذَا رَأَيْتُ رَبِّيْ خَرَّبُتْ لَهُ سَاجِدًا أَنْظُرْ إِلَيْهِ۔

ترجمہ: میں روز قیامت سب لوگوں کا سردار ہوں اور کچھ افتخار نہیں، ہر شخص قیامت میں میرے ہی نشان کے نیچے کشاں کا انتظار کرتا ہوگا اور میرے ہی ہاتھ لوائے ہوگا۔ میں جاؤں گا اور لوگ میرے ساتھ چلیں گے یہاں تک کہ در جنت پر تشریف لے جا کر کھلاؤں گا۔ پوچھا جائے گا، کون ہے؟ میں کہوں گا، محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کہا جائے گا: مر جبار محمد کو (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) پھر جب میں اپنے رب کو دیکھوں گا تو اس کے حضور سجدے میں گر پڑوں گا۔ اس کی طرف نظر کرتا۔ (تجلی ایقین)

● احمد، ترمذی، ابن ماجہ، حاکم اور ابن ابی شیبہ نے با فادہ تحسین و تصحیح اور بسند صحیح حضرت ابی بن کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا کہ حضور سید المرسلین، شفع المذنبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”اَذَا كَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كُنْتُ اِمَامُ النَّبِيِّينَ وَ خَطِيبُهُمْ وَصَاحِبَ شَفَاعَتِهِمْ غَيْرُ فَخِيرٍ“

ترجمہ: جب قیامت کا دن ہوگا میں تمام انبیاء کا امام اور ان کا خطیب اور ان کا شفع ہوں گا۔ (تجلی ایقین، ص ۱۲۵)

اسی کو حضرت رضا بریلوی پیش نظر کہتے ہوئے اور اس پر کامل اعتماد کرتے ہوئے بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ

بس ہے یہی آسرا تم پر کروڑوں درود



پہلے مครع میں شروع میں جو لفظ ”دم“ ہے اس کا مطلب ”زندگی“ ہے۔  
پہلے مضرع میں بعد میں جو لفظ ”دم“ ہے اس کا مطلب ”خوشی“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و مجبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان وجہ عشق نبی میں سرشار ہو کر اپنے عشق کی کیفیت ایک نرالے انداز میں بیان فرمائے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ اے کاش میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس لبؤں سے مشک کی خوشبو میں بسی ہوئی ہمدردی اور رحم کی آمیزش والی چند بوندیں لعاب دہن، یا پانی کی مل جائیں تو دم میں دم آجائے۔ زندگی تمام خوشبوں سے بھر جائے۔ دونوں جہاں کی نعمت حاصل ہو جائے اور نعمت کے حصول پر مستی میں جھوم اٹھوں اور اس مستی کے عالم میں قلقل کو قوم عیسیٰ کہہ اٹھوں ”قلقل“، قوم عیسیٰ کہہ اٹھنے کا جملہ فرمائے۔ حضرت رضا بریلوی نے علم و عرفان کا ٹھاٹھیں مارتا ہوا سمندر رواں کر دیا ہے۔ قلقل کے لغوی معنی یہ ہیں کہ جب صراحی یا بوتل سے پانی نکالنے کے لئے اس کو جھکایا جاتا ہے تو اس صراحی میں پانی کی سطح کے اوپر کی ہوا کی تہہ بوتل یا صراحی کے جھکنے کی وجہ سے اپنی جگہ سے اوپر کی طرف سرایت کرتی ہے اور سرایت کرتے وقت پانی درمیان میں حائل ہوتا ہے تو وہ ہوا پانی میں سرایت کر کے اپنی راہ بناتی ہے۔ جس کے نتیجے میں گٹ، گٹ، گٹ آواز پیدا ہوتی ہے۔ بوتل یا صراحی سے پانی گٹ گٹ کی آواز سے نکلتا ہے۔ اور پانی نکلنے کی رفتار بھی آہستہ ہوتی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ صراحی اور بوتل کا منہ سکڑا ہوا اور تنگ ہوتا ہے اور پانی نکلنے میں ہوا حائل ہو کر رکاوٹ پیدا کرتی ہے۔ ہوا پانی میں سرایت کرنے کی کوشش کرتی ہے اور پانی اور ہوا میں گھسن اور رگڑھوتی ہے۔ اور اسی رگڑھ کی وجہ سے گٹ گٹ کی آواز پیدا ہوتی ہے پتیلی، کڑاہی اور دیگر چوڑے منہوں اور سطح والے برتن سے پانی نکالتے وقت نہ

تو گٹ گٹ کی آواز پیدا ہوتی ہے اور نہ ہی پانی ڈھینی رفتار سے نکلتا ہے بلکہ باعتبار برتن کے جھکاؤ کے رفتار سے بہتا ہے، پٹکتا نہیں۔ حضرت رضا نے صراحی یا بوتل سے پانی نکلتے وقت پیدا ہونے والی آواز قلقل کو قوم عیسیٰ کہا۔ اب قم عیسیٰ کا مطلب بھی ذہن نشیں کر لیں۔

حضرت عیسیٰ علی مینا علیہ الصلاۃ والسلام کو واللہ تبارک و تعالیٰ نے یہ مججزہ عطا فرمایا تھا۔ کہ آپ مٹی سے کوئی بھی پرندہ بنانے کا پھونک دیتے تھے تو واقعی وہ زندہ پرندہ ہو جاتا تھا۔ مادرزاد انہی اور کوڑھی کو شفادیتے تھے، اور مردہ آدمی کو ”قُمْ بَذِنَ اللَّهُ“ کہہ کر زندہ کرتے تھے۔

● قرآن مجید میں اس کا ذکر اس طرح ہے کہ ”إِنَّى أَخْلَقْتُ لَكُمْ مِنَ الطَّيْنِ كَهْيَةً الطَّيْرِ فَانْفَخْتُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ وَ أُبْرِي الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ وَ أُحْيِي الْمُوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ“ (پارہ ۳، سورہ آل عمران، آیت ۲۹)

ترجمہ: میں بناتا ہوں تمہارے لیے پرندکی سی مورت، پھر پھونک مارتا ہوں اس میں تو ہو جاتی ہے وہ پرنداللہ کی پروانگی سے، اور میں شفادیتا ہوں، مادرزاد انہی اور بدن بگڑے کو، اور میں زندہ کرتا ہوں مردے کو اللہ تعالیٰ کی پروانگی سے۔ (الامن والعلی، ص ۲۰)

● حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے مذکورہ مججزات کی خود رب تبارک و تعالیٰ تائید اور تصدیق فرماتے ہوئے قرآن مجید میں ارشاد فرماتا ہے کہ ”وَإِذْ تَخْلُقْ مِنَ الطَّيْنِ كَهْيَةً الطَّيْرِ بِإِذْنِنِ فَتَنْفُخْ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِنِ وَ تُبْرِي الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ بِإِذْنِنِ وَإِذْ تُخْرِجُ الْمُوْتَى بِإِذْنِنِ“ (سورہ المائدہ، آیت ۱۰۰)

ترجمہ: اور جب تو بنا یا مٹی سے پرندکی شکل میری پروانگی سے پھر پھونک مارتا اس میں تو وہ ہو جاتی پرند میری پروانگی سے اور جب تو قبروں سے مردے نکالتا میری پروانگی سے۔ (الامن والعلی، ص ۲۰)

عام اصطلاح میں حضرت عیسیٰ علیہ الصلاۃ والسلام کے مردوں کو زندہ کرنے کے مججزہ کو ”قم عیسیٰ“، یعنی عیسیٰ علیہ السلام کا کھڑا کرنا کہتے ہیں شعر کی معنویت اور جامعیت سے لطف

اندوز ہونے کے لئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے استعمال فرمودہ الفاظ ”دم دم، قم، قم“ اور ”قل، قل“ میں باہمی ربط، تلقین اور تطابق کی تفصیلی وضاحت سے پہلے مرصع اول کا ابتدائی حصہ ”ملے لب سے وہ مشکلیں مہرواںی“ پر غور کریں۔ اس جملہ میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان تمنا کرتے ہیں کہ کاش! رحمت عالم اور جان رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لبھائے مقدس سے لعاب دہن یا پانی کی چند بوندیں مل جائیں۔ حضرت رضا بریلوی کی یہ تمنا احادیث میں مذکورہ واقعات و مجزات سرور عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پیش نظر ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایسا بے مثل و بے نظیر بنایا ہے کہ کائنات کی کوئی شیٰ یا خصیت آپ کے مثل نہیں۔ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم اقدس کی یہ خصوصیت تھی کہ آپ کے جسم اقدس سے مشک و غبر سے بڑھ کر خوشبو و مہک آتی تھی۔ یہاں تک کہ آپ کے پسینہ مبارک سے بھی خوشبو آتی تھی۔ جو شخص آپ سے مصافحہ کرتا تھا۔ اس کے ہاتھ میں کئی دن تک خوشبو مہکتی تھی، جس کنویں کے پانی میں آپ اپنا لعاب دہن (تھوک مبارک) ڈال دیتے تھے وہ کنوں اگر کھاری ہوتا تو میٹھا ہو جاتا تھا۔ اور اس کنویں کے پانی میں بھی خوشبو آتی تھی۔

احادیث کی روشنی میں چند واقعات پیش ہیں۔ جن کو بغور مطالعہ کرنے کی فارمین سے گزارش ہے۔ مخالفین ان واقعات سے عبرت حاصل کریں۔ اور نبی کو اپنے جیسا بشر کہنے والے اپنے سروں پر ندامت کی دھول ڈالیں۔

● حضرت عتبہ بن فرقہ کی ایک بیوی کا بیان ہے کہ عنبه کی چند بیویاں تھیں تمام بیویوں کی یہی کوشش ہوتی کہ اچھی خوشبوگا کران کے پاس رہیں۔ کیوں کہ عتبہ کے جسم سے بہترین قسم کی خوشبو آتی تھی۔ حالاں کو وہ خوشبو کا استعمال نہیں کرتے تھے۔ تاہم ان کی خوشبو ہماری کوششوں سے رچائی ہوئی خوشبو پر غالب آجائی تھی۔ یہاں تک کہ اگر وہ کسی مجلس میں چلے جاتے تو ساری مجلس مہک جاتی تھی۔ لوگوں نے ایک دن ان سے اس خوشبو کی وجہ پوچھی۔ تو

انہوں نے بتایا کہ مجھے ایک دفعہ ایک ایسا پھوڑا کلا کہ جس کی بدبو مجھے پسند نہ تھی، میں نے اس کی شکایت حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کی۔ حضور نے اس پر اپنے مقدس بیوں سے دم فرمادیا۔ اسی دن سے عمر بھر کے لئے مجھ سے خوشبو آنے لگی۔ (شوہد النبوة، اردو ترجمہ، ص ۲۲۳)

● سنن ابن ماجہ میں حضرت واکل بن حجر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں ایک ڈول پانی لایا گیا۔ آپ نے اس میں سے کچھ پانی نوش فرمایا اور اس پانی میں کلی فرمادی۔ لوگوں نے اس ڈول کا پانی ایک کنویں میں ڈال دیا۔ ”فَفَاعَ مِنْهَا مِثْلَ رَائِحَةِ الْمُسْكِ“، یعنی آپ کے مبارک لعاب کی برکت سے اس کنویں سے کستوری جیسی خوشبو آنے لگی۔ (ابن ماجہ)

● حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ہمارے گھر میں ایک کنوں تھا۔ اس کنویں میں ایک مرتبہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنا لعاب دہن ڈالا تھا۔ اب اس کنویں کی کیفیت یہ تھی کہ ”فَلَمْ يَكُنْ بِالْمَدِينَةِ بِئْرٌ أَعْذَبَ مِنْهَا“، یعنی تمام مدینہ میں ایسا شیریں پانی نہ تھا۔ (شوہد النبوة، از: علام نور الدین جامی، اردو ترجمہ، ص ۲۲۸)

● محدث ابن الحکیم حضرت ہمام بن نفیل السعدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ میں یمن سے رسالت مأب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور عرض کیا یا رسول اللہ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) ہم نے پانی کے لئے ایک کنوں کھو دا ہے۔ مگر اس کا پانی نہایت ہی کھارا اور نمکین ہے جو پینے کے قابل نہیں ہے۔ حضور نے مجھے ایک برتن دیا جس میں پانی تھا اور حکم فرمایا کہ اسے کنویں میں ڈال دینا۔ جب وہ پانی ہم نے کنویں میں ڈالا تو وہ اتنا شیریں ہو گیا۔ ”فَهِيَ أَعْذَبُ مَاءٍ بِالْيَمِنِ“، یعنی یمن کے تمام کنوؤں سے اس کا پانی مٹھا سیاں میں بڑھ گیا۔ (شوہد النبوة، اردو ترجمہ، ص ۲۲۳)

حضرت رضا بریلوی مذکورہ واقعات کے پیش نظر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

کے دہن اقدس سے حاصل ہونے والے لعاب دہن یا پانی کو مشکلیں مہروالی فرمائے ہیں۔ صرف مشکلیں نہیں کہا بلکہ ساتھ میں مہروالی بھی کہا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ سرکار نے کھاری کنویں کو شیریں کرنے کے لئے اپنا نوش فرمودہ پانی یا لعاب دہن عطا فرمایا۔ وہ بتقاضاۓ رحمت تھا۔ حضور کو اللہ تعالیٰ نے رحمتہ للعالمین بنا کر بھیجا ہے۔ کھاری پانی کی وجہ سے آپ کے نام لیا پر بیشان تھے۔ مصیبت میں تھے، اور ان کی مصیبت کو آپ نے اپنی مہر یعنی رحمت سے زائل فرمادی۔ ایک دوسری وجہ یہ بھی ہے کہ عام تجربے کی بات ہے اور اگر کسی کو تجربہ نہ ہوا ہوتا تو بطور تجربہ پانی میں خوبصور پیدا کرنے کے لئے ایک گلاس پانی میں مشکل یا عطر کی دو یونی ڈال دے۔ پانی یقیناً خوبصوردار ہو جائے گا لیکن عطر کی کڑواہٹ کی وجہ سے پینے کے قابل نہ رہے گا۔ لیکن بقول حضرت رضا بریلوی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لعاب دہن کی بدولت پانی میں جو خوبصور پیدا ہوئی تھی وہ مہروالی یعنی رحمت والی خوبصورتی دنیا کی عام خوبصوری کی طرح نہ تھی۔ کہ جس کی وجہ سے پانی بدza القہ ہو جائے۔ بلکہ مشکلیں مہروالی تھی کہ خوبصور کے ساتھ ساتھ پانی خوش ذائقہ اور شیریں ہو جائے۔ اب شعر کے مصراع اول کے آخری حصہ پر گفتگو کریں۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ زہ نصیب اگر ہماری قسمت چک اٹھے اور سرکار مدینہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس الب سے ”مشکلیں مہروالی“ مل جائے تو سمجھو کہ ہماری گذری بن جائے اس مشکلیں مہروالی کے طفیل ہمارے دم میں دم آئے۔ یعنی ہماری زندگی میں جان آجائے۔ یہ جملہ بھی حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے احادیث میں مذکورہ واقعات کے پیش نظر مرقوم فرمایا ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لعاب دہن کے کئی معجزات صادر ہوئے ہیں اس مقدس لعاب دہن کے طفیل کئی بیماروں اور زخم زدہ صحابہ کرام نے شفاء کاملہ حاصل کی ہے۔ چند واقعات پیش خدمت

ہیں۔

● حضرت شرحبیل رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں ایک دفعہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ میرے ہاتھ میں ایک پھوٹے کی تکلیف کے سے مجھے سخت تکلیف ہو رہی تھی۔ میں نے سرکار کی خدمت میں اس پھوٹے کی تکلیف کے متعلق عرض کیا کہ اس پھوٹے سے مجھے سخت تکلیف ہے۔ نہ توارکا دستہ پکڑ سکتا ہوں اور نہ ہی گھوٹے کی لگام تھام سکتا ہوں۔ آپ نے مجھے اپنے قریب بھایا اور فرمایا کہ پٹی کھولو! میں نے حکم کی تعیل کرتے ہوئے پٹی کھول دی۔ آپ نے لعاب دہن وہاں لگا دیا۔ فوراً درد جاتا رہا۔ اور میرا ہاتھ اس قدر صحت یا بہو گیا کہ مجھے پتہ نہ چلا کہ درد کہاں تھا۔

(شوہد الانبؤة، ارد و ترجمہ، ص ۲۲۵)

● بخاری اور مسلم میں حضرت سہل بن سعد سے روایت ہے کہ جنگ خیبر کے دن حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کل میں اسلام کا جھنڈا ایک ایسے شخص کے ہاتھ میں دوں گا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ان کے ہاتھوں خیبر فتح فرمادے گا۔ اور وہ شخص اللہ اور رسول سے اور اللہ اور رسول اس سے محبت کرتے ہیں۔ ساری رات تمام صحابہ کرام آرزوئیں اور دعائیں کرتے رہے کہ یہ جھنڈا ہمیں نصیب ہو۔ جب صبح ہوئی تو آپ نے فرمایا کہ علی بن ابی طالب کہاں ہیں؟ صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! ان کی آنکھوں میں سخت تکلیف ہے اس وقت وہ یہاں موجود ہمیں آپ نے پھر حکم فرمایا کہ جاؤ علی کو بلا کر لاو۔ جب حضرت علی کرم اللہ تعالیٰ و جہہ الکریم حاضر خدمت ہوئے تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی آنکھوں پر اپنا لعاب دہن مبارک لگا دیا۔ حضرت علی کی آنکھیں فوراً اس طرح درست ہو گئیں کہ کبھی تکلیف ہوئی ہی نہ تھی۔

(بخاری شریف)

● حضرت ابو امامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ مدینہ طیبہ میں ایک خاتون تھی۔ اس کا وظیرہ یہ تھا کہ جو منہ میں آتا کہہ دیتی تھی۔ حیا اس میں ذرہ بھر بھی نہ تھی۔ لوگ اس سے

نگ آپکے تھے۔ ایک دن وہ عورت خدمت اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں آئی۔ اس وقت حضور خشک کیا ہوا گوشت تناول فرمائے تھے۔ اس نے کہا کہ آپ اس گوشت میں سے مجھے بھی کچھ دیں۔ سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے گوشت کا ایک ٹکڑا عطا فرمادیا تو اس نے لینے سے انکار کیا۔ اور ”فَقَالَتْ لَا إِلَّا الَّذِي فِي فِيلٍ“، یعنی اس عورت نے کہا کہ میں وہ لوں گی جو آپ کے وہن مبارک میں ہے۔ آپ نے اس کی درخواست منظور فرماتے ہوئے اپنے وہن اقدس سے چبایا ہوا کچھ حصہ نکال کر اسے عطا فرمادیا۔ جو اس عورت نے کھایا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لعاب وہن کا اس کے پیٹ میں جانا تھا کہ اس عورت کی کیفیت بدل گئی اور اس خاتون میں نخش گوئی اور بے حیائی کا کوئی نام و نشان تک بھی باقی نہ رہا۔ (شوہد الغبة)

صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین آپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس لعاب وہن کو دنیا و ما فیہا سے افضل اور اعلیٰ جان کر اس کے حصول کے لئے کوشش رہتے تھے۔ کیوں کہ اس لعاب وہن کی بدولت ان کے دم میں دم آیا تھا۔ اور اس کو حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان شعر کے مصرع اول میں بیان فرماتے ہیں شعر کے مصرع ثانی میں مشکلیں مہرواں کے حصول کی خوشی اور فرحت کا ذکر فرماتے ہیں۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے عشق صادق کی بلندی تو ذرا ملاحظہ فرمائیے کہ عشق کی مستی میں سرشار ہو کر شریعت مطہرہ کی سرحدیں عبور نہیں کرتے بلکہ احادیث کی روشنی میں شریعت کے اندر رہ کر ”قُمْ قُمْ“ اور ”قُلْ قُلْ“ کو ایک اچھوتے انداز سے بھار ہے ہیں۔ مصرع ثانی میں فرماتے ہیں کہ اگر مجھ کو آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس لب سے مشکلیں مہرواں نصیب ہو جائے تو میرے دم میں دم آجائے۔ اور میں مستی میں جھوم اٹھوں۔ مجھ پر کیف و سرور کا عالم طاری ہو، کیف عشق رسول میں مد ہوش ہو جاؤں، اور اسی مد ہوش کے عالم میں ”قُلْ قُلْ“ کو ”قُمْ قُمْ“ کہہ اٹھوں۔

حضرت عیسیٰ علیہ الصلاۃ والسلام کی زبان اقدس سے نکلے ہوئے الفاظ قم یعنی جی اٹھ، نے مردوں کو زندہ فرمادیئے لیکن میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پانی نوش فرمایا۔ اور حلق کے نیچے پانی اترتے وقت جو گٹ گٹ کی آواز پیدا ہوئی۔ یا وضو کرتے وقت کلی فرمائی اور وہن اقدس سے پانی نکلتے وقت جو قلقل (قل قل) کی مبارک صدا آئی وہ قلقل کی صدا مجھے عشق رسول کی مستی میں قم کی صد احسوس ہو رہی ہے اور یہ سب کچھ مستی کے عالم میں حضرت رضا نے محسوس کیا۔ ایک تو ہوتی ہے مستی اور ایک ہوتی ہے غشی، مستی میں آدمی مد ہوش ہو جاتا ہے لیکن غشی میں بے ہوش ہو جاتا ہے، بے ہوش کے عالم میں انسان اپنے ہوش و حواس

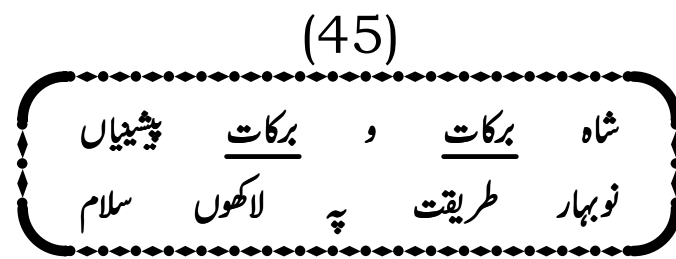
کھو بیٹھتا ہے۔ اس کے اوسان خطا ہو جاتے ہیں۔ جب آدمی بے ہوش پڑا ہوتا ہے تب اس کے ارد گرد کیا ہو رہا ہے اور کیا بتیں ہو رہی ہیں؟ اس کا اسے مطلق احساس نہیں ہوتا۔ لیکن مد ہوشی کے عالم میں کچھ کا کچھ سمجھتا ہے بلکہ اس کے دل میں جو جذبات اور ذہن میں جو خیالات ہوتے ہیں۔ اسی کی متابعت میں وہ اس گفتگو کو قیاس کرتا ہے۔ حضرت رضا بریلوی عشق رسول کی مستی میں اور کیف و سرور کی حالت میں ”قلقل“ کی آواز سننے ہیں لیکن دل میں جذبہ عشق رسول موجزن ہے۔ ذہن میں تصور جانان صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا تسلط ہے۔ کان میں تو قلقلن کی آواز جاتی ہے۔ لیکن مستی میں صحیح ادراک اور فہم نہیں ہے۔ الہذا قلقلن کو قم سمجھ رہے ہیں۔ اور یہ اعلان کر رہے ہیں کہ صرف قم عیسیٰ ہی سے مردے جی نہیں اٹھے بلکہ میرے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا تو یہ اعجاز ہے کہ:

تم نے چلتے پھرتے مردے جلا دیئے ہیں

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ایک مرتبہ دعوت کی۔ حضور جب حضرت جابر کے مکان پر تشریف لے گئے۔ تو جابر نے ایک بکری کا بچہ ذبح کیا۔ اور اس کو پکانے کے لئے گھر دے دیا۔ حضرت جابر کی بیوی اس گوشت کو پکانے میں مصروف ہو گئی۔ اور حضرت جابر باہر والے کمرے میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس آ کر بیٹھ گئے اور حضور کی زبان فیض ترجمان سے علم و عرفان کی بتیں سماعت کرنے میں مصروف ہو گئے۔ حضرت جابر کے دو بیٹے تھے۔ جب حضرت جابر نے بکری کا بچہ ذبح کیا تھا۔ تب وہ دونوں ذبح کے وقت موجود تھے۔ حضرت جابر جب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں اور حضرت جابر کی بیوی ادھر گوشت پکانے میں مصروف تھیں تب بڑے بیٹے نے چھوٹے بھائی سے کہا کہ آؤ میں تمہیں بتاؤں کہ ہمارے والدے بکری کا بچہ کس طرح ذبح کیا؟ اس نے چھوٹے بھائی کو ز مین پر لٹا کر گلے پر چھری چلا دی اور نادانی سے اسے

ذبح کر دیا۔ اچانک حضرت جابر کی بیوی کی نظر بڑے بیٹے کی حرکت پر پڑی تو وہ دوڑ کر اس کی طرف آئیں لیکن وہ خوف کے مارے مکان کی چھت پر چڑھ گیا۔ اور اس نے ماں کے خوف سے چھت سے چھلانگ لگادی۔ چھت سے زمین پر گرتے ہی وہ بھی واصل بحق ہو گیا۔ ایک ساتھ دو دو بیٹوں کی موت نے حضرت جابر کی بیوی کا کیجیہ شق کر دیا۔ لیکن اس صابرہ عورت نے صرف اس خیال سے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طبیعت پر شاق نہ گزرے قطعاً رونا اور چیخنا موقوف رکھا۔ بلکہ صبر سے کام لیا اور دونوں صاحبزادوں کی لاشوں پر کپڑا اڈاں دیا اور کسی کو بھی اس حادثہ کی اطلاع نہ دی۔ یہاں تک کہ حضرت جابر کو بھی نہیں بتایا۔ اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مہمان نوازی کے امور میں مصروف ہو گئیں۔ جب دسترخوان پر کھانا آیا، تو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت جابر کو حکم دیا کہ اپنے دونوں بیٹوں کو بھی شریک طعام کریں حضرت جابر گھر میں گئے۔ اور اپنی اہلیہ سے پوچھا کہ بچے کہاں ہیں؟ انہوں نے بات ٹالنے کے لئے بہانہ بنایا کہ باہر گئے ہیں۔ لیکن حضرت جابر نے جب اپنی بیوی کو بتایا کہ حضور کا حکم ہے کہ ان کو بھی ساتھ میں کھلانے کے لئے لے آؤ، تب ان کی بیوی نے روتے ہوئے پورا ماجرا بیان کیا۔ اور بچوں کی لاشوں سے کپڑا ہٹا دیا۔ دونوں میاں بیوی روتے ہوئے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قدموں پر گر گئے۔ اور سارے گھر میں کھرام مج گیا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں اس وقت حضرت جبریل علیہ السلام حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ! آپ ان بچوں کے پاس کھڑے ہو کر دعا فرمائیں تو اللہ تعالیٰ ان کو زندگی عطا فرمائے گا۔ چنانچہ حضور مکان کے اندر تشریف لائے اور بچوں کی لاشوں کے پاس کھڑے ہو کر دعا فرمائی۔ فوراً وہ دونوں بچے زندہ ہو گئے۔ (شوہد النبوة، اردو، ص ۱۵۶)

حضرت رضا بریلوی اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے انہیں معجزات کو مد نظر رکھتے ہوئے مستی کے عالم میں قلقلن کو قم کہہ رہے ہیں۔ شعر میں دم دم، قم قم اور قل قل تینوں



(45)

حل لغت:

شah: آقا، مالک، باادشاہ، سلطان، فقیروں کا لقب، نوشہ، دولہا، عظیم، بڑا، سیدوں کے نام کا مخصوص لفظ۔  
(فیروز الگات، ص ۸۳۵)

برکات: برکت کی جمع، زیادتی، بہتات، کثرت، نعمت کی زیادتی، خوش قسمتی، رونق، عروج، بنیت تو لئے وقت ایک کی بجائے برکت کہتے ہیں، نیک بخشی، افزائش۔  
(فیروز الگات، ص ۱۹۶)

پیشیار: اگلے زمانے کے لوگ۔  
(فیروز الگات، ص ۱۲۷)

نوبہار: موسم بہار کا شروع، موسم بہار، وہ چیز جس پر نئی رونق ہو، وہ شے جس پر نئی بہار ہو، موسم بست کا نام، نام آتش کدہ بلخ کا، نام ایک بت خانہ کا۔  
(فیروز الگات، ص ۱۳۸)

طریقت: راہ صفائی باطن کی، راستہ، تصوف کی اصطلاح میں تزکیہ باطن، صوفیوں کا طریقہ جس سے روحانی کمال حاصل ہوتا ہے۔  
(فیروز الگات، ص ۸۷۸)

پہلے مصرع میں شروع میں جو لفظ ”برکات“ ہے اس سے مراد ”شہ برکت اللہ مار ہروی“ ہیں۔

پہلے مصرع میں بعد میں جو لفظ ”برکات“ ہے اس کا مطلب ”برکتیں“ ہوتا ہے۔

ہم وزن الفاظ کا استعمال کیا گیا ہے۔ اس میں شروع کے دو الفاظ دم اور قم کے آخر میں حرف م آتا ہے۔ لیکن قل میں آخری حرف لام آتا ہے۔ مگر حرف ”ل“ کو اگر بطور تلفظ لکھا جائے تو اس کا املاء ”لام“ ہوتا ہے جس کے آخر میں بھی حرف میم آتا ہے۔ لیکن حضرت رضا قلقل لفظ کو قم ہی سنتے ہیں اور قم لفظ سے ان کو صرف یہی بتانا ہے کہ:

دل کو ہے فکر کس طرح مردے جلاتے ہیں حضور  
اے میں فدا لگا کے ایک ٹھوکر اسے بتا کہ یوں  
(رضابریلی علیہ الرحمۃ)



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان سلسلہ قادریہ برکاتیہ کے جید بزرگ سلطان المناظرین، سید المکملین، سلطان العاشقین، قدوۃ الواصلین، صاحب البرکات، حضرت سید شاہ برکت اللہ مارہروی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تعریف و توصیف کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”شاہ برکت اللہ ہمارے لئے اگلے بزرگوں کی نعمت ہیں۔ صرف نعمت ہی نہیں بلکہ برکات یعنی کہ بہت ہی نعمت ہیں۔ آپ راہ طریقت کی نئی بہار اور نئی رونق ہیں۔ آپ پہ لاکھوں سلام ہو۔

اس شعر کے پہلے مصروع میں لفظ برکات کا استعمال دو مرتبہ کیا گیا ہے دونوں لفظ برکات اسم ہیں۔ اور دونوں کے معنی الگ الگ ہیں۔ پہلی مرتبہ جو لفظ برکات ہے وہ حضرت شاہ برکت اللہ مارہروی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اسم شریف کی حیثیت سے ہے۔ اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”برکات“ ہے وہ نعمت کی زیادتی کے معنی میں ہے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ نے حضرت شاہ برکت اللہ کو ”برکات پیشیاں“ کے لقب سے ملقب کیا ہے۔ یعنی اگلے بزرگوں کی برکت، حضرت شاہ برکت اللہ مارہروی اولاد رسول ہیں۔ آپ کا سلسلہ نسب ۳۲ رواسطوں سے حضرت امام حسن اور ۳۵ رواسطوں سے امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہما تک اور ۳۶ رواسطوں سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تک پہنچتا ہے۔ ان تمام ۳۶ رنقوں قدسیہ کی برکت اور فیض آپ کو وراشتاً ملا ہے۔ آپ میں جو باطنی جواہرات تھے ان جواہرات کو آپ کے شیخ طریقت حضرت میر سید فضل اللہ کاپوی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پہلی نظر میں پہچان لیا تھا۔ اس کی تفصیل آگے بیان کی گئی ہے۔

حضرت شاہ برکت اللہ ابن حضرت سید شاہ اویس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی ولادت

باسعادت ۲۶ / جمادی الآخرین کے اٹھ کو بلگرام شریف میں ہوئی۔ (حوالہ خاندان برکات) آپ نے ایسے مقدس ماحول میں تربیت پائی کہ جو علم و عرفان، حکمت و روحانیت سے مزین و تاباں تھا۔ حصول علم کے لئے آپ کو کہیں بھی دور دراز کا سفر کرنے کی ضرورت ہی محسوس نہ ہوئی۔ بلکہ آپ نے اپنے والد ماجد کی خدمت با برکت میں رہ کر تفسیر، حدیث، اصول حدیث، فقہ، اصول فقہ، الغرض تمام علوم نقلیہ و عقلیہ حاصل فرمائے۔ اور ان تمام علوم میں مہارت تامہ حاصل کی۔ بعدہ علوم باطن و سلوک بھی اپنے والد ماجد حضرت سید شاہ اویس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے حاصل فرمائے۔ والد ماجد نے جملہ سلسلہ کی اجازت، خلافت سے سرفراز فرمائ کر سلسلہ خمسہ قادریہ، چشتیہ، نقشبندیہ، سہروردیہ اور مداریہ میں بیعت لینے کی اجازت عطا فرمائی۔

(ماڑاکرام ۲۲۹، دفتر ثانی، و برکات مارہروی ۲۱)

● آپ مسلسل ۲۶ رسال تک صائم رہے دن کو روزہ رہتے اور رات بھر عبادت میں مصروف رہتے۔ صرف ایک کھجور سے روزہ افطار فرماتے۔ آپ کا معمول تھا کہ نماز فجر سے لے کر اشراق کی نماز تک اور اد و وظائف میں مشغول رہتے۔ چاشت کے وقت مدرسہ میں تشریف لاتے اور مریدین و طلباء کو درس دیتے۔ ظہر کی نماز کے بعد قرآن شریف کی تلاوت فرماتے اور عصر کی اذان تک تلاوت میں محو رہتے۔ مغرب اور عشاء کے درمیان متعاقین و متولین پر علم و عرفان کی بارش کرتے اور یہی وقت توجہ خاص اور تعلیم خاص کا ہوتا تھا۔

(تذکرہ مشائخ قادریہ رضویہ، ۳۳۲)

● آپ نے جب سیدنا شاہ فضل اللہ کاپوی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علم و حکمت اور سلوک و معرفت کا شہرہ سنا، تو آپ کا پی شریف تشریف لے گئے۔ حضرت شاہ فضل اللہ کی نگاہ آپ پر پڑی تو آگے بڑھ کر اپنے سینے سے لگایا۔ اور فرمایا کہ دریا دریا یا پیوست۔ یعنی دریا دریا ملے گیا۔ یہ جملہ حضرت شاہ فضل اللہ نے تین مرتبہ فرمایا۔ صرف اتنا فرمائ کر آپ کو تصوف و سلوک

اور دیگر بہت سے مقامات کی سیر کرادی۔ اور آپ کے سینہ کو علم و عرفان و معرفت کا گنجینہ بنادیا۔ کچھ عرصہ کا لپی شریف میں قیام فرمانے کے بعد آپ جب وہاں سے رخصت ہوئے تو حضرت سید شاہ فضل اللہ قدس سرہ نے نہایت عقیدت و محبت سے آپ کو مناطب فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ تمہاری ذات جملہ امور صوری و معنوی سے معمور ہے اور تمہارا اسلوک کمال کی انہما کو پہنچ گیا ہے۔

● ایک دن آپ اپنے چشم سر سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور حضور سیدنا غوث العظیم شیخ عبدال قادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زیارت سے مشرف ہوئے۔ اور آپ کو اس جگہ کی بشارت دی جہاں فی الحال خانقاہ عالیہ برکاتیہ موجود ہے اور ارشاد فرمایا کہ تم اس جگہ مستقل سکونت اختیار کرو جس جگہ کی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بشارت و نشان دہی فرمائی تھی۔ وہ جگہ مارہرہ شریف میں ایک تالاب کی شکل میں تھی۔ حکم کے بموجب اس جگہ ایک خس پوش مکان آپ کے لئے بنوادیا گیا اور وہاں سکونت پذیر ہوئے ۱۸۷۲ھ تک دیکھتے دیکھتے خانقاہ کے ارد گرد ایک اچھی خاصی آبادی ہو گئی اور اس آبادی کا نام آپ کے تخلص کی بنابر پیغمبر کرکٹ نگر برکات فخری رکھا گیا۔

● آپ کی بے شمار کرامات ہیں۔ آپ نے اپنی کرامات کے ذریعہ مریدین و متوسلین اور معتقدین کی نصرت و حمایت فرمائی ہے اور انشاء اللہ تعالیٰ تا قیامت نصرت و حفاظت فرماتے رہیں گے۔ آپ کی کرامات میں سے خبیث شیخ سد و مغلوب کرنے کا واقعہ بہت مشہور ہے۔ آئین احمدی میں حضرت سیدنا شاہ اتحجھہ میاں مارہرہ تحریر فرماتے ہیں کہ شیخ سدو انسانی طبقہ میں سے تھا۔ یہ نواحی کلکتہ کا باشندہ تھا، سفلی عمل کا عامل اور ماہر تھا۔ گیارہویں صدی ہجری کے اوآخر میں بادشاہ عادل حضرت محبی الدین اور نگ زیب عالمگیر رحمۃ اللہ علیہ کے عہد حکومت میں تھا۔ ایک سفلی عمل اونٹ کے بالوں پر پڑھتا تھا۔ اور اس کے ذریعہ اپنے ناجائز افعال و

خواہشات کی تیکیل کرتا تھا۔ شیخ سدو میں ایک بڑی خصلت یہ تھی کہ وہ اپنی خواہشات نفسانیہ کی آگ بچانے کے لئے ہر روز ایک نئی عورت کے ساتھ زنا کر کے اپنا منہ کالا کرتا تھا۔ حسین و جبیل اور جوان و خوبصورت لڑکیوں کو اپنے موکلوں کے ذریعہ اٹھواتا تھا۔ حالاں کہ اس کے مولک اس خلاف شرع کام سے راضی نہ تھے لیکن مجبوراً شیخ سدو کے حکم کی تعیل کرتے تھے۔ شیخ سدو جب زنا کرتا تھا تو اپنے چاروں طرف حصار کر لیا کرتا تھا۔ اور اسی حصار میں غسل کے لئے پانی رکھ لیا کرتا تھا۔ زنا کے ارتکاب سے فارغ ہونے کے بعد حصار کے اندر غسل کر کے باہر آتا تھا۔

ایک دن وہ زنا میں مبتلا ہوا لیکن اتفاق سے حصار کے اندر پانی رکھنا بھول گیا زنا سے فارغ ہونے کے بعد اس نے دیکھا کہ پانی موجود ہیں تو اس نے موکلوں کو آزادی، مولک اسی تاک میں تھے کہ کب موقع ملے کہ اس خبیث کو ختم کر دیں۔ کسی بہانے سے شیخ سدو کو حصار سے باہر نکال کر کپڑا اور پہاڑ کی بلندی سے گرا کر مار ڈالا۔ شیخ سدو سفلی عمل کے ذریعہ قوت تنفس یہ سے لوگوں کے دل و دماغ پر چھا گیا تھا۔ بہت سے لوگ اس کے استدراج کی وجہ سے اس کے کافی معتقد ہو چکے تھے۔ وہ اپنے معتقدین سے اپنی پرستش کرواتا تھا۔ اور بھینٹ چڑھواتا تھا۔ یہاں تک کہ اس کا یہ ناپاک اثر کلکتہ سے مارہرہ مطہرہ تک پہنچ گیا تھا۔ اس کی ایک وجہ یہ تھی کہ مارہرہ کے کچھ خاندان کی رشتہ داریاں شیخ سدو کے زیر اثر دیہا توں اور شہروں میں تھیں۔

● حضرت سلطان العاشقین، قدوة الواصلین سید شاہ برکت اللہ مارہرہ دی رضی اللہ تعالیٰ عنہ جب مارہرہ تشریف لائے۔ تو آپ نے وہاں کے لوگوں میں ایک عجیب رسم دیکھی کہ کوئی شیخ سدو کی نیاز دلا رہا ہے۔ کوئی اس کے نام پر کڑھائی پکا کر پیش کر رہا ہے۔ آپ نے لوگوں کو حکم شرعی سے آگاہ فرمایا کہ ایسا کرنا جائز نہیں۔ ایک بد کردار شخص سے اپنی عقیدت کا

اصح التواریخ (۳) خاندان برکات (۲) برکات مارہرہ (۵) حیات صاحب البرکات (۶)  
ماڑا لکرام وغیرہ کا مطالعہ کریں۔

حضرت سید شاہ برکت اللہ کی کئی کرامات انیائے کرام علیہم السلام کے مجزات کی مظہر ہیں۔ اور کئی کرامات اولیاء کا ملین کی کرامات کا اعادہ ہیں۔ ان تمام کرامات و واقعات کو پیش نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے آپ کی بارگاہ عالیہ میں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے فرمایا کہ ”شاہ برکات و برکات پیشیاں“ یعنی حضرت شاہ سید برکت اللہ مارہروی قدس سرہ اگلے بزرگوں کی برکتوں کے مظہر کی حیثیت سے رونق افروز ہیں اور تاقیامت رہیں گے۔

مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی نے حضرت سید شاہ برکت اللہ مارہروی قدس سرہ کے لئے نوبہار طریقت کا جملہ استعمال فرمایا ہے اور اس کے ذریعہ آپ کی شخصیت کی جامعیت کا اظہار کیا ہے۔ ایک ہوتی ہے ”بہار“ اور ایک ہوتی ہے ”نوبہار“ بظاہر دونوں کا اطلاق موسم بہار پر ہوتا ہے۔ لیکن ”نوبہار“ لفظ کا استعمال موسم بہار کے آغاز کے لئے کیا جاتا ہے۔ اور صرف ”بہار“ لفظ کا استعمال موسم بہار کے آغاز، وسط اور انتہاء سب کے لیے ہوتا ہے۔ ان دونوں لفظوں کے استعمال میں کیا فرق ہے؟ ایک مثال سے سمجھیں۔ ایک شخص عراق میں رہتا ہے وہ ہندوستان فروری کے مہینے میں آیا۔ فرض کرو کہ ہندوستان میں موسم بہار کا آغاز جنوری کی پہلی تاریخ میں ہو جاتا ہے اور مارچ کی پندرہ تاریخ تک موسم کی انتہا ہو جاتی ہے تو اس سے یہ بات لازم آئی کہ عراق سے آنے والے مہمان نے موسم بہار ضرور پایا بلکہ وسط پایا۔ دوسرا شخص ایران سے جنوری کے پہلے ہی ہفتہ میں ہندوستان آیا۔ اس نے بھی موسم بہار پایا۔ اور کامل طور پر پالیا۔ ابتداء اور وسط اور انتہائیوں حال سے لطف انداز ہوا۔ ایران و عراق سے آنے والے دونوں نے موسم بہار پایا۔ لیکن دونوں کے پانے میں فرق ہے۔ جو لطف ایران سے آنے والے کو حاصل ہوا وہ عراق سے آنے والے کو نہ ہوا۔ اسی مثال کو ذہن میں رکھتے یہ ہے:

(۱) میں آپ کے مریدوں اور متسلموں کو کبھی نہیں ستاؤں گا۔

(۲) جہاں کہیں بھی آپ یا آپ کی اولاد ہوگی وہاں بھول کر بھی قدم نہیں رکھوں گا۔

(۳) اگر میرے دخل کی جگہ میں آپ یا آپ کے خاندان کا کوئی شہزادہ بھی تشریف لے جائے گا تو میں وہاں سے اپنا دخل اور عمل اٹھا لوں گا۔ اور وہاں سے چلا جاؤں گا۔

مندرجہ بالا معاهدہ کے تحت ایسے بہت سے واقعات بعد میں رومنا ہوئے ہیں کہ شیخ سدو کے دخل والے مقام پر خاندان برکات کا ایک چھوٹا بچہ بھی تشریف لے گیا تو شیخ سدو وہاں سے بھاگ نکلا ہے۔ ان تمام واقعات کی تفصیلی معلومات کے لیے (۱) بیاض اسماعیلیہ (۲)

رشتہ توڑ دو۔ اور اس کام سے بازا آ جاو۔ آپ کی یہ نصیحت لوگوں کے دلوں پر اثر کر گئی اور لوگوں نے شیخ سدو سے علاقہ عقیدت منقطع کر لیا۔ ایک دن شیخ سدو و ہجہ براہیا ہوا آپ کی خدمت میں آیا اور کہنے لگا کہ تم میرے معتقد نہیں ہو۔ اور لوگوں کو مجھ سے بدظن کرتے ہو۔ میں تم سے مقابلہ کروں گا۔ شیخ سدو کی اس گستاخانہ نفتگو سے حضرت کو جلال آیا۔ اور آپ نے نہایت گرج دار آواز میں اس کو ڈانٹا۔ وہ خوفزدہ ہو کر فوراً بھاگا۔ ایک دن حضرت سید شاہ برکت اللہ قدس سرہ غسل کے لئے دریا کی طرف جا رہے تھے کہ اثنائے راہ میں ہی شیخ سدو نے آگھیرا۔ اور کہنے لگا کہ آپ نے مجھے بہت تکلیفیں اور اذیتیں دی ہیں۔ میں آپ سے اپنا بدلہ لے کر رہوں گا۔ اور اسی وقت میں آپ کو جلا دوں گا۔ حضرت نے پھر اسے ڈانٹا اور فرمایا کہ فقیروں سے مت الجھو۔ لیکن وہ نہ مانا۔ آپ نے فرمایا کہ تو مجھے جب جلائے گا تب جلائے گا لیکن اب میرا جلانا دیکھ۔ آپ نے غسل فرما کر شیخ سدو کو مضبوط حصار کے ذریعہ گھیرے میں لے لیا۔ اور حصار کو آہستہ آہستہ تنگ کرتے گئے۔ اور اس کو بالکل اپنے قریب کھینچ لیا۔ اور فرمایا کہ دیکھ میں تجھے آن کی آن میں جلا کر نیست و نابود کر دیتا ہوں۔ وہ رونے اور چلانے لگا اور گڑ گڑا کر رہائی کی درخواست کرنے لگا۔ چنانچہ آپ نے اس سے حسب ذیل معاهدے لے کر چھوڑ دیا۔ معاهدہ

(46)

عکس سم نے چاند سورج کو لگائے چار چاند  
پڑ گیا سیم و زر گردوں پہ سکھ نور کا

**حل لغت:**

عکس: الثنا، لوٹنا، کوٹنا، ضد، خلاف، سایہ، پرچھائی، پتو، فٹو، وہ شکل جو کسی چیز کی آئینہ یا پانی میں دکھائی دے۔

(فیروز الگات، ص ۹۰۰) ☆ لغات کشوری، ص ۳۹۸ ☆ کریم الگات، ص ۱۱۱)

سم: کھر، گھوڑے یا گدھے کا پاؤں، ناخن، گھوڑے وغیرہ کا جس کواردوں میں کھر کہتے ہیں۔ (فیروز الگات، ص ۸۰۸) ☆ لغات کشوری، ص ۳۹۳ ☆ کریم الگات، ص ۹۳)

چار چاند گلنا: عزت بڑھنا، شان و شوکت بڑھنا، خوبصورتی بڑھنا۔ (فیروز الگات، ص ۵۰)

ستم: چاندی، نقرہ، دولت، روپیہ۔

(فیروز الگات، ص ۸۲۹) ☆ لغات کشوری، ص ۳۰۵ ☆ کریم الگات، ص ۹۵)

زر: سونا، طلاء، حصہ، دولت، روپیہ، پیسہ، مال متاع، پھول کا زیرہ، سونے کا تار، کلا بتون (کلا بتون = چاندی یا سونے کے تار جو ریشم پر چڑھا کر بننے جاتے ہیں، فیروز الگات، ص ۱۰۲۰)۔ (فیروز الگات، ص ۷۲۳) ☆ لغات کشوری، ص ۳۷۲)

گردوں: آسمان، چرخ، رکھ، بھلی، گاڑی، چھکڑا، گھومنے والا، بھل۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۹) ☆ لغات کشوری، ص ۲۱۳)

سکھ: ٹھپا، ضرب، چھاپ، سرکاری مقتضی زر جو ملک میں چلے، ڈھلا ہوا، طرز، روشن، طریقہ، قانون، کوچہ، محلہ، بازار، راستہ، خرم کا درخت، راہ ہموار، رعب، داب،

ہوئے حضرت رضا بریلوی کے شعر کے الفاظ ”نو بہار طریقت“ کو معنویت کی گہرائی سے دیکھیں۔ کہ آپ سلطان العاشقین حضرت سید شاہ برکت اللہ مارہروی قدس سرہ کے اوصاف میں فرماتے ہیں کہ میرا برا کاتی آقا طریقت کی ایسی بہار ہے کہ اس بہار کا آغاز مفقود نہیں بلکہ حاصل ہے۔ طریقت کی ابتدائی منزل سے لے کر آخری منزل مقصود بھی اسی آستانے سے حاصل ہوتی ہے۔ علاوہ ازیں لغوی معنی کے اعتبار سے ”نو بہار“ کا اطلاق اس چیز پر ہوتا ہے جس پر نئی بہار اور نئی رونق ہو۔ موسم بہار کی ابتدائی ایام میں جو رونق ہوتی ہے۔ وہ آخری دنوں میں ماند پڑ جاتی ہے۔ آخری دنوں میں پہلے جیسا طمطراق نہیں ہوتا۔ اگر یہ معنی لیے جائیں تو حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کا مطلب یہ ہوا کہ حضرت شاہ برکت اللہ مارہروی قدس سرہ کی ذات ستودہ صفات وہ ذات گرامی ہے کہ جس پر طریقت کی بہار کا دائی طمطراق ہے۔ یہاں طریقت کی جو بہار ہے اس کی رونق اور شان و شوکت کبھی ماند یاد ہم نہیں پڑتی۔ بلکہ روز افزول ہے۔

اہل دل اس بات سے خوب واقف ہیں کہ راہ سلوک میں منازل طے کرنے میں کتنی دشواری ہوتی ہے اور اس راہ کو طے کرنے کے لئے کتنا طویل عرصہ درکار ہے۔ لیکن نو بہار طریقت حضرت شاہ برکت اللہ قدس سرہ کی میشہور کرامت ہے کہ آپ طالب کو صرف تین دن میں راہ سلوک طے کر دیتے تھے۔ اور بقول حضور سراج العارفین شاہ حمزہ مارہروی قدس سرہ بعض دفعہ تو ایسا ہوا ہے کہ نو بہار طریقت حضرت سید شاہ برکت اللہ مارہروی نے کئی طالبوں کو گھری دو گھری میں راہ سلوک طے کرائے ساکن بنادیا ہے۔ اسی لئے حضرت بریلوی نے آپ کی بارگاہ میں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے فرمایا: ”نو بہار طریقت پہ لاکھوں سلام“ آپ نے اے رسال چند ماہ کی عمر پائی اور ۱۴۰۰ھ بوقت صحیح صادق داعی اجل کو بیک کہا۔



اشرفی، روپیہ، پیسے۔

(فیروز اللغات، ص ۸۰۳ ☆ لغات کشوری، ص ۳۹۰ ☆ کریم اللغات، ص ۹۲)

پہلے مصر میں شروع میں جو لفظ ”چاند“ ہے اس کا مطلب ”ماہتاب“ ہے۔

پہلے مصر میں بعد میں جو لفظ ”چاند“ ہے اس کا مطلب ”شان و شوکت“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قاہر حکومت اور فیض عام کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شب معراج میں براق پر سوراہ و کر عرشِ عظم تک جانے کے لئے جب آسمان دنیا سے گزرے تو آپ کی سواری یعنی براق کے پاؤں کے سم یعنی کھڑکا عکس چاند اور سورج پر پڑ گیا۔ یہ عکس سمنے چاند اور سورج کو چار چاند لگا دیئے یعنی اس کی شان و شوکت اور عزت بڑھادی۔ یہ چاند اور سورج آسمان کے سیم یعنی چاندی اور زر یعنی سونا ہیں۔ ان پر نور کا ٹھپا لگ گیا اور ان کی ایک نمایاں حیثیت ہو گئی۔ کیوں کہ نور کا ٹھپا لگ جانے سے وہ سرکاری زر کی حیثیت حاصل کر چکے ہیں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ ”چاند“ کا استعمال دو مرتبہ کیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ چاند ہے اس کا مطلب چاند، ماہتاب ماه یعنی Moon ہے۔ دوسرا مرتبہ جو لفظ ”چاند“ ہے اس کے ساتھ لفظ ”چار“ کی اضافت کر کے محاورہ بنایا گیا ہے یعنی چار چاند لگانا اور اس میں جو لفظ چاند ہے وہ شان و شوکت کے معنی میں استعمال شدہ ہے۔ دونوں لفظ چاند حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی و مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ

سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے آپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدح و ثنا اقتصادیات کے انداز (Economically) میں کر رہے ہیں۔ ہر ملک کا اپنا مخصوص زر ملک (National Currency) ہوتا ہے۔ اس کا مخصوص طرز طباعت ہوتا ہے۔ اس کی مخصوص نقاشی اور مہر (چھاپ) ہوتی ہے اور اس زر پر اس ملک کا نام چھپا ہوا یا کندہ ہوتا ہے جس سے وہ پہچانا جاتا ہے کہ فلاں ملک کا زر یعنی (Currency) ہے۔ اس وقت ہم رائج الوقت نوٹ کو ایک طرف رکھ کر صرف رائج الوقت زر مسلوک یعنی طلامی سکہ یعنی (Coins) کے متعلق کچھ گفتگو کریں۔

موجودہ دور میں جو رائج الوقت زر مسلوک، جس کو عام اصطلاح میں ریزگاری کہا جاتا ہے۔ اب ریزگاری کے تعلق سے کچھ گفتگو سنیں۔ موجودہ دور میں جو رائج الوقت سکہ ہے اس کی حیثیت معلوم کریں۔ مثال کے طور پر دو روپے کا جو سکہ ہوتا ہے اس کی قوت خریداری (Purchasing Power) دو روپیہ ہوتی ہے لیکن اس میں جو دھات (Metal) ہوتی ہے وہ بہت کم قیمت کی ہوتی ہے اور اس دھات کو اگر بطور دھات یادھات کے چورے یعنی (Metal Scrap) کی حیثیت سے فروخت کریں گے۔ تو اس کی قیمت مشکل سے چوٹی (Mild Hindolium) (N.P.) 25، (25, N.P.) ہو گی۔ موجودہ رائج الوقت سکہ ہندو لیم (Hindolium) (N.P.) (Steel) (Aluminium) (Aluminum) (cheap) (Steel) دھاتوں سے بنے ہوئے ہوتے ہیں۔ لیکن ان سکوں کو دارالضرب (ٹکسال) میں جب بناتے ہیں تو ان سکوں پر حکومت کا ٹھپا (Emboss) لگایا جاتا ہے۔ اب اس کی حیثیت بدلتی ہے۔ ٹھپا لگنے (Embossing) سے پہلے جس دھات (Metal) کی قیمت (Value) چونی بھر چکی۔ اب اس پر ڈائی (Dye) میں کے ذریعہ ایک مخصوص بلاک (Block) کی عکاسی

(47)

بلبلیں خامش پڑی ہیں خاک یہ  
کیوں ہیں منقاریں چھپائے زیر یہ

(حدائق بخشش، حصہ سوم)

حل لغت:خامش: خاموش، چپ، مخفف خاموش کا۔

(فیروز الگات، ص ۵۸۳☆☆ لغات کشوری، ص ۲۵۰☆☆ کریم الگات، ص ۶۱)

ین: اوپر کا مخفف، لیکن، مگر، کیوں کہ، فاصلہ، اور وقت ظاہر کرنے کے لئے وجہ اور سبب ظاہر کرنے کو، علامت مفعول کے طور پر۔ (فیروز الگات، ص ۲۸۳)

منقاریں: جمع منقار کی، چونچ، چونچ پرند کی، برماجس سے بڑھی لکڑی میں سوراخ کرتے ہیں۔ (فیروز الگات، ص ۱۲۹۶☆☆ لغات کشوری، ص ۷۲۷☆☆ کریم الگات، ص ۱۷۱)

زیر: نیچے، تلے، تحت، کمزور، کم طاقت، کم تر، گھٹیا، مدہم آواز، سارنگی کا چھوٹا بڑا گڑا، تار، بیچا سر، اعراب میں کسرہ یعنی حرفا کے نیچے آنے والا شان۔

(فیروز الگات، ص ۷۵۷☆☆ لغات کشوری، ص ۷۴۷☆☆ کریم الگات، ص ۸۶)

پتا: پرندوں کے بدن پر اگے ہوئے بال، پنکھ، تیر کے بازو، مجاز آقوت اور طاقت اور سہارا، جانور کا پر، برگ کا یعنی کٹی ہوئی سوکھی گھاس، گوشہ، ہر چیز کا کنارہ۔

(فیروز الگات، ص ۲۸۳☆☆ لغات کشوری، ص ۱۱۸☆☆ کریم الگات، ص ۲۹)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”پر“ ہے اس کا مطلب ”اوپر“ ہے۔دوسرا مصروع میں جو لفظ ”پر“ ہے اس کا مطلب ”پنکھ، پرند کا بازو“ ہے۔

(Impression) ہوتی ہے۔ اب وہ معمولی دھات نہیں بلکہ زر ملک (National Currency) ہے۔ اب اس کی قیمت چونی سے ابھر کر دور پیہ ہو گئی ہے۔

الحاصل! چونی بھر کی معمولی دھات پر حکومت کی نکسال کی ڈائی میشن نے حکومت کے مخصوص بلاک کا عکس ڈالا تو اس معمولی دھات کی قیمت وعزت کو چار چاند لگ گئے دنیوی زر ملک کی ترکیب بناؤٹ (Manufacturing Process) کو مثال بنا کر حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف کرتے ہیں کہ جس طرح کسی ملک کی حکومت کے دراضرب کاٹھپا لگنے سے ایک معمولی دھات راجح الوقت زربن گئی۔ اسی طرح گردوں (آسمان) کی دو قبیتی دھات سیم (یعنی چاندی بمعنی چاند) اور زر (سونا بمعنی سورج) پر میرے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سواری براق کے پاؤں کا عکس (سایہ، پر چھائی) پڑا ہے۔ وہ نوری حکومت عالمگیر کاٹھپا ہے۔ حالاں کہ آسمان کی یہ دھات چاندی اور سونا یعنی چاند و سورج کی پہلے سے ہی ایک حیثیت تھی لیکن میرے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سواری کی سیم (پاؤں، کھر) کا اس پر نوری ٹھپا لگنے سے اب ان پر چار چاند لگ گئے ہیں اور پہلے کے مقابلے اب ان کی شان و شوکت میں مزید اضافہ ہو گیا ہے۔



کون جاتا ہے کہ بے ہوش ہے جہاں  
گر پڑا ہے آسمان پر آسمان

عزم رخصت آج ہے کس چاند کا  
خون بستا ہے در و دیوار سے

کیوں نہ ہو اس رنج سے حالت تباہ  
کیوں نہ بہہ جائے جگر آنکھوں کی راہ

باغ سونا رہ گیا آئی خزان  
جب گل و بلبل نہ ہوں رونق کہاں

خالی پاؤں گا جب اس گل سے دماغ  
زندگی کا میرے گل ہوگا چراغ

الوداع اے جبہ خیر الوری  
اے لباس بادشاہ دوسرا

دل کے ٹکڑے کرتا ہے نالہ تیرا  
اے رضا خاموش یہ کب تک بکا  
مندرجہ بالا چند اشعار بطور نمونہ پیش کئے گئے۔ ۲۹/ اشعار پر مشتمل پوری مشنوی کا  
ایک ایک شعر بلکہ ہر لفظ سوز و گداز میں ڈوبا ہوا ہے۔ پڑھنے والوں کی آنکھیں اشکوں سے یقیناً

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ”جبہ شریف“ کی جدائی اور فراق میں بلبل کا غمگین ہونا اور اپنے غم و اندوہ کا اپنی بیت سے اظہار کرنے کا بیان کیا ہے۔ مذکورہ شعر اس ”مشنوی الوداع جبہ مقدسہ“ کا ہے۔ حضرت رضا بریلوی نے اپنے مکان سے جبہ شریف کے رخصتی کے موقع پر لکھی تھی۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مقدس جبہ شریف چند روز کے لئے آپ کے مکان پر برائے زیارت لایا گیا تھا۔ جب وہ جبہ مقدس حسب وعدہ الوداع کرنے کا وقت آیا تو آپ بے چین و بے قرار ہو گئے اور غم و اضطراب کے عالم میں جبہ شریف کے الوداع پر انہتر (۶۹) اشعار پر مشتمل مشنوی الوداع مرقوم فرمادی۔ اسی مشنوی کا یہ شعر ہے۔ اس شعر میں آپ کے دل کی کیفیت کی عکاسی ہو رہی ہے۔ علم نفسیات اور تقاضائے عشق کی بنیاد پر یہ امر مسلم ہے کہ آدمی کو جس سے محبت ہوتی ہے اس کی ہر ادا اور اس سے نسبت رکھنے والی ہر چیز بھی محبوب ہوتی ہے۔ حضرت رضا بریلوی کا شمار حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سچ عاشقوں میں ہوتا ہے۔ اور آپ جیسا عاشق صادق آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے نسبت رکھنے والے ”مقدس جبہ شریف“ کی جدائی میں کیسے چین و سکون سے رہ سکتا ہے۔ آپ جبہ شریف کے فراق کے غم میں اتنے منہمک ہو گئے کہ آپ کو ہر طرف رنج و غم کا ماحول نظر آنے لگا۔ اپنے ارد گرد کی ہر شے غم و الم میں مستغرق محسوس ہونے لگی۔ ماحول سے، درود یوار سے، شجر و جرس سے، چند و پرندے سے آفتاں و ماہتاب سے غرض کے کائنات کی ہر شے آپ کے جبہ شریف کے فراق میں بے چین و بے قرار نظر آنے لگی۔ اور خود آپ کی حالت یہ تھی کہ آپ ٹڑپتے تھے جس کا اندازہ مشنوی شریف کے مندرجہ ذیل اشعار سے ہو جائے گا کہ جبہ شریف کا فراق آپ پر کتنا شاق گز را تھا۔

کثرت غم اور آہ و بکا کی۔ علم نفسیات کے ماہرین کے اقوال کے مطابق جب آدمی غمزدہ اور رنجیدہ ہوتا ہے تو اس کے اثرات اس کے چہرے سے عیاں ہوتے ہیں۔ یعنی اس کا چہرہ اتر جاتا ہے اور گفتگو کرنے سے باز رہتا ہے، پھر جب اس کا درود کہ بڑھتا ہے تو اس کی نشان دہی اس اس کی آنکھیں کرتی ہیں۔ یعنی آنسوؤں سے آنکھیں نم ہو جاتی ہیں اور اشکباری کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے۔ لیکن جب اس کا غم بے انہا بڑھ جاتا ہے اور ضبط و برداشت سے باہر ہوتا ہے تب وہ روتا ہے۔ رونے کی بھی کئی کیفیت ہیں۔ کوئی آہستہ روتا ہے کوئی متوسط آواز سے روتا ہے کوئی پھوٹ پھوٹ کر روتا ہے۔ بارہا کا تجربہ اور مشاہدہ ہے کہ جب آدمی پھوٹ پھوٹ کر روتا ہے تو انہیں ہتھیلوں سے چھپا لیتا ہے۔ اور اس طرح رونارنج غم کے بے انہا ہونے کا نتیجہ ہے۔ آدمی تو کثرت غم کے عالم میں پھوٹ پھوٹ کر روتے وقت اپنے چہرے پر اپنے ہاتھوں کو رکھ لیتا ہے لیکن جب پرندہ پھوٹ پھوٹ کر رونے کی کیفیت محسوس کرتا ہے تب وہ اپنی منقار (چونچ) کو اپنے پروں میں چھپا لیتا ہے۔ اور یہی حال بلبل کا جب شریف کے فراق میں ہے جس کا تذکرہ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس شعر میں کیا ہے۔ اب حضرت رضا بریلوی کے شعر کا مطلب یہ ہوا کہ جب شریف کے ہجر و فراق میں غمگین ہو کر بلبل زمین پر خاموش بیٹھی ہے۔ اور کثرت غم کی وجہ سے اپنا چہرہ (منقار) اپنے پروں میں چھپا کر پھوٹ پھوٹ کر رہی ہے۔ اور کیوں نہ روئے؟ کیوں کہ یہ وہ جب شریف ہے جس کو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے نورانی جسم اقدس سے مس ہونے کا شرف حاصل ہے۔ اس جب شریف کو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے نسبت ہو گئی ہے اور جس کو اس ذات اقدس سے نسبت ہو جاتی ہے۔ اس کی قدر و منزلت کی شان ارفع و اعلیٰ ہو جاتی ہے۔ اہل عشق و اہل نظر اس نسبت والی چیز کے لئے اپنا سب کچھ قربان کرنے کے لئے ہم و وقت تیار رہتے ہیں۔ ان آثار مقدسہ اور تبرکات مکرمہ کے ساتھ صحابہ کرام، تابعین، تبع تابعین، اولیائے

تر ہو جائیں گی۔ اسی مشتملی کا یہ شعر ہے:

بلبلیں خامش پڑی ہیں خاک پر  
کیوں ہیں منقاریں چھپائے زیر پر  
جس کا مطلب یہ ہے کہ آج بلبلیں خاموش ہو کر زمین میں کیوں پڑی ہیں اور کیوں  
اپنی منقاروں یعنی چونچوں کو اپنے پروں یعنی پنکھ میں چھپائے ہوئے ہیں؟ اس شعر میں لفظ  
”پر“ کا استعمال دو مرتبہ کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”پر“ ہے اس کے معنی ”اوپر“ کے ہیں۔  
دوسرے مصريع میں جو لفظ ”پر“ ہے، وہ پنکھ یا پرندوں کے بدن پر اگے ہوئے بال کے معنی میں  
ہے۔ دونوں لفظ ”پر“ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار  
سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی تجسس کامل کی صنعت کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے بلبل کی دو کیفیات بتائی ہیں۔ اول یہ کہ بلبل  
خاموش ہو کر زمین پر بیٹھی ہے اور دوم یہ کہ اپنی چونچ کو اپنے پروں میں چھپائے ہوئے ہے۔ یہ  
دونوں کیفیتیں بلبل سے شاذ و نادر ہی واقع ہوتی ہیں۔ کیوں کہ بلبل خوشی اور فرحت سے رہنے  
 والا اور دوسروں کو خوشی و شادمانی دینے والا پرندہ ہے۔ بلبل کی شیریں آواز اور اس کی چھپاہٹ  
سے مغموم دل سرور حاصل کرتے ہیں۔ لیکن اس مسرور پرندہ کی حالت آج خلاف توقع نظر  
آرہی ہے۔ ماہرین پرندگان کے تجربات کے مطابق بلبل کبھی بھی زمین پر بیٹھنا پسند نہیں  
کرتی۔ وہ زمین پر بیٹھنا اپنے معیار اور مرتبہ کے خلاف تصور کرتی ہے۔ علاوه ازیں بلبل  
خاموش بھی بہت کم رہتی ہے۔ وہ ہم و وقت چھپھاتی رہتی ہے اور اپنی سریلی آواز کے نغمات سے  
ماحول کو نگین بناتی رہتی ہے۔ لیکن بقول رضا بریلوی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جب  
شریف کے فرقا میں بلبل کی یہ حالت ہے کہ وہ غم والم سے نڈھاں ہو کر ترنم ریزی فراموش  
کر کے بجائے کسی درخت کی شاخ کے خاک زمین پر جلوس کئے ہوئے ہے اور وہ بھی اس  
طرح کہ اپنی منقار (چونچ) کو زیر پر چھپائے ہوئے۔ منقار کو زیر پر چھپانا، یہ علامت ہے

دین، صلحائے امت اور علماء و ائمہ ملت نے تعمیم و ادب، محبت اور ایثار کا جو سلوک کیا ہے اس سے ان مقدس تبرکات کی عظمت کا پتہ ملتا ہے۔ چند واقعات پیش خدمت ہیں۔

● حضرت کعب بن زہیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک مرتبہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہو کر حضور کی شان میں قصیدہ پڑھا، حضرت کعب کے محبت آمیز اشعار سماعت فرمادی کردار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم خوش ہو گئے اور اپنی چادر مبارک اپنے جسم اقدس سے اتار کر انہیں عطا فرمائی۔ ارباب سیر بیان کرتے ہیں کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس مبارک چادر کے عوض حضرت کعب بن زہیر کو دس ہزار درہم دینا چاہتے تھے، مگر حضرت کعب نے اسے قبول نہ کیا۔ اور کہا میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جامہ مبارک کو کسی کے لئے ایسا نہیں کر سکتا۔ جب حضرت کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وفات پائی تو حضرت امیر معاویہ نے حضرت کعب کے ورثاء کو بیس ہزار درہم دے کر ان سے وہ مبارک چادر حاصل کر لی۔ اہل سیر کہتے ہیں کہ آج تک بادشاہوں کے پاس وہ چادر مبارک موجود رہی ہے۔ (مدارج النبوة، ارشیح محقق عبدالحق، محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد دوم ص ۵۶۶)

● ابن عدی نے بطریق محمد بن جابر روایت کی، کہا کہ میں نے اپنے والد سے سنا ہے، وہ میرے دادا سنان بن طارق یہاںی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ وہ اس وفد کے پہلے شخص ہیں جو وفد بنی حنیفہ کا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس آیا تھا۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو سر مبارک دھوتے ہوئے پایا، آپ نے فرمایا اے یہاںی بھائی بیٹھ جاؤ، اور اپنا سر دھولو، تو میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بچے ہوئے پانی سے اپنا سر دھویا، اس کے بعد اسلام قبول کیا، حضور نے میرے لئے ایک نامہ مبارک لکھا، اس وقت میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! اپنی قیص مبارک کا ایک گلزار مرحمت فرمائیے، تاکہ میں اس سے منفعت حاصل کروں، تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجھے اپنی

قیص کا ایک گلزار مبارک مرحمت فرمایا۔ حضرت محمد بن جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا کہ میرے والد مجھ سے بیان کرتے ہیں کہ وہ قیص مبارک کا گلزار ان کے پاس رہا اور وہ مریض کو قیص مبارک کا گلزار دھو کر پلاتے تو وہ شفا یاب ہو جاتا۔

(خصائص کبریٰ، از: امام اجل، علامہ جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد دوم، ص ۵۰)

● ابو نعیم نے عباد بن عبد الصمد سے روایت کی کہ انہوں نے کہا ہم حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس آئے تو آپ نے فرمایا کہ اے کنیز دستِ خوان لاو، تاکہ ہم کھانا کھائیں، کنیز دستِ خوان لاوی پھر آپ نے فرمایا کہ رومال لاو، تو وہ رومال لاوی جو میلا تھا، آپ نے فرمایا کہ تنور گرم کرو تو اس نے تنور گرم کیا آپ نے حکم دیا کہ رومال کو تنور میں ڈال دو۔ آپ کے حکم کی تعییل میں رومال کو تنور میں ڈال دیا گیا۔ پھر ہوڑی دیر بعد آپ نے تنور سے رومال نکالا تو وہ رومال دودھ کی مانند سفید تھا۔ ہم نے ان سے پوچھا کہ یہ کیا بات ہے کہ تنور نے رومال کو نہ جلا یا اور خوب صاف کر دیا؟ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس رومال سے روئے انور اور دست مبارک خشک کیا کرتے تھے۔ تو جب یہ میلا ہو جاتا ہے تو ہم ایسا ہی کرتے ہیں۔ کیوں کہ آگ اس چیز کو نقصان نہیں پہنچاتی جو انہیاً کرام علیہم السلام کے چہروں سے مس ہو جاتی ہے۔

(خصائص کبریٰ، اردو، جلد ۲، ص ۱۸۷☆ شوابہ النبوة، از علامہ نور الدین جامی، اردو ترجمہ، ص ۲۷۴)

● صحیح حدیث شریف میں مروی ہے کہ سیدہ اسماء بنت ابی بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے ایک اطسی (ریشی) جبہ نکالا، اور فرمایا کہ اس جبہ شریف کو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے زیب تن فرمایا ہے۔ اور ہم بیماروں کے لئے اس کا دامن مبارک دھو کر پلاتے ہیں تو انہیں فی الغور شفا حاصل ہو جاتی ہے اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ایک پیالہ تھا اس میں پانی ڈال کر بیماروں کو پلاتے ہیں تو انہیں شفا ہو جاتی ہے۔ (مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۳۶۶)

تمام اشیاء کو جسم اقدس سے مس ہونے کی نسبت حاصل تھی، لہذا ان اشیاء میں شفا و برکت پیدا ہوئی تھی، اور حجابتہ کرام ان اشیاء کی نہایت درجہ تعظیم و تو قیر بجالاتے تھے، اور اپنے لئے باعث برکت و نعمت اور نجات سمجھتے تھے۔



- حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو لوگوں نے اس حال میں دیکھا کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نشست گاہ پر اپنے ہاتھوں کو پھیرتے، پھر ان ہاتھوں کو اپنے چہرے پر ملتے۔ (مدارج النبوة، اردو ترجمہ، ص ۵۵۶)

- حدیث میں مردی ہے کہ حضرت معاذ بن عفراء رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بیوی برص کے مرض (سفید کوڑھ) میں بتلا تھیں، وہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ میں اس کی شکایت لائیں، حضور نے اپنے ہاتھ کے عصا (لکڑی) سے برص کے مقام پر ملا تو حق تعالیٰ نے برص کو دور فرمادیا۔ (مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۲۱۷)

- مردی ہے کہ حضرت علی مرتضیٰ کرم اللہ تعالیٰ وجہہ الکریم نے کسی قدر مشک اور عطر اپنے فرزندوں کو سپرد فرمایا۔ اور وصیت کی کہ اس کو میرے کفن میں لگانا کیوں کہ یہ خوشبو رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حنوط سے بچائی ہوئی ہے۔ (مدارج النبوة، اردو، جلد ۲، ص ۳۶۷)

حنوط: چند خوشبودار چیزوں کا ایک مرکب جو مردے کو غسل دینے کے بعد اس پر ملتے ہیں۔ (فیروز للغات، ص ۵۷۶)

- امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ تعالیٰ وجہہ الکریم سے ان کی زیادتی علم و فضل اور قوت حافظہ کے تیز ہونے کی وجہ دریافت کی گئی تو فرمایا کہ جب میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو غسل دے رہا تھا تو تھوڑا سا پانی آپ کے چشمہ خانہ (آنکھوں کے حلقة) میں رہ گیا تھا میں نے اسے زمین پر گرانا مناسب نہ جانا لہذا اس پانی کو میں نے اپنی زبان سے چوس کر اٹھالیا اور پی گیا، یہی میرے علم و فضل اور قوت حافظہ کے تیز ہونے کا باعث ہے۔ (شوابہ النبوة، اردو، ص ۲۰۰ ☆ مدارج النبوة، اردو، جلد ۲، ص ۲۵۷)

مذکورہ آٹھ واقعات میں چادر، تمیص کا ٹکڑا، رومال، جبہ، پیالہ، لکڑی، نشست گاہ، حنوط اور پانی یہ سب خارجی اشیاء تھیں، حضور کے جسم اقدس کا جزء یا حصہ نہیں تھیں۔ لیکن ان

(48)

بھر سائل کا ہوں سائل نہ کنویں کا پیاسا  
خود بجھا جائے کلیجہ مرا چھینٹا تیرا

حل لغت:

بھر: بڑا دریا، بڑا سمندر، جہاں ساگر، شعر کا وزن، سمندر، اصطلاحاً بمعنی غور و فکر۔

(فیروز الگات، ص ۱۸۲) ☆ لغات کشوری، ص ۸۶ ☆ کریم الگات، ص ۲۱)

سائل: بھکاری، سوال کرنے والا، پوچھنے والا، طالب، امیدوار، عرض دینے والا، جاری

ہونے والا، مانگنے والا، چاہئے والا۔ (فیروز الگات، ص ۱۷۷) ☆ لغات کشوری، ص ۳۶۲)

کلیجہ: جگر، ایک عضو، ہمت، جرأت، دلیری، حوصلہ، نہایت عزیز، دوست، مطلق دل۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۲)

چھینٹا: پانی کا چلو، بلکی بارش، خفیف سامنہ، فریب، دھوکہ، طعنة، نوکا جھوکی، بیچ جو ہاتھ سے بکھیر کر بویا جائے، مذکی یا چند کا ایک دم۔ (فیروز الگات، ص ۵۵۶)

مجھنا: جلتی ہوئی چیز کا ٹھنڈا ہونا، پیتی ہوئی اینٹ یا لولہ ہے وغیرہ کا پانی میں سرد ہونا، سیری ہونا، افسرده ہونا، مایوس ہونا، دھیما ہونا، نرم ہونا۔ (فیروز الگات، ص ۱۸۲)

پہلے مصروف میں شروع میں جو لفظ "سائل" ہے اس کا مطلب "جاری ہونے والا" ہے۔

پہلے مصروف میں بعد میں جو لفظ "سائل" ہے اس کا مطلب "سوال کرنے والا" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ! صلی اللہ تعالیٰ علیک وسلم میں پیاسا ضرور ہوں لیکن میں کنویں کا نہیں بلکہ بہتے ہوئے اور جاری بڑے سمندر کا پیاسا ہوں۔ میرا سوال کنویں سے نہیں بلکہ بھر یعنی بہتے ہوئے سمندر سے ہے۔ میں کنویں کا سائل یعنی سوالی نہیں بلکہ سمندر کا سوالی ہوں، ایسے سمندر کا سوالی ہوں کہ جس کا صرف ایک چھینٹا میرے کلیجہ کی آگ بچانے کے لئے یعنی میری پیاس کو دور کرنے کے لئے کافی ہے۔ یہ تو ہوئے شعر کے ظاہری معنی، اب اس شعر کی اختصار کے ساتھ تشریح ملاحظہ فرمائیں۔

مصروف اول میں لفظ "سائل" دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے اور دونوں اسم ہیں۔ الہذا یہ شعر صنعت تجھیں کامل مثال میں داخل ہے۔ دوسری مرتبہ جو لفظ سائل آیا ہے وہ حضرت رضا بریلوی سے منسوب ہے۔ یعنی رضا سوالی ہے لیکن کس کا؟ اس کا جو بھر "سائل" ہے یعنی بہتے ہوئے سمندر کا۔ اب بہتے ہوئے سمندر سے کون اور کیا مراد ہے؟ وہ دیکھیں اور ایک اور وضاحت بھی ہو جائے کہ حضرت رضا بریلوی نے جہاں اپنے لئے بہتے ہوئے سمندر سے سوالی ہونے کا اثبات واقع رکیا ہے وہیں پر کنویں کے سوالی ہونے سے نفی و انکار کا اظہار بھی کیا ہے۔ بھر کے تضاد میں کنوں لا کراس شعر کوار دو ادب کے اعتبار سے صنعت تضاد سے بھی آرائستہ کیا ہے۔ اب یہ عقدہ حل کرنا ہے کہ بھر سائل سے کیا مراد ہے اور کنویں سے کیا مراد؟ بھر سائل سے دو مراد لی جاسکتی ہے، ایک ذات پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور دوسرے حوض کوثر، دونوں مراد میں شعر اپنے ٹھیک مطلب، عنوان و منشا کا حامل رہے گا۔ اسی طرح کنویں سے بھی دو مراد ہو سکتی ہیں ایک تو ذات پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علاوہ دیگر حضرات

انبیاء کرام اور اولیائے عظام۔ اور دوسرے زم زم کا کنوں، یہاں بھی دونوں مراد میں شعر موزوں ہی رہے گا۔

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقابل میں مساواۃ اللہ تمام مخلوق کی حیثیت سمندر کے مقابلے میں کنوں کے مانند ہے۔ قرآن مجید کی متعدد آیات اور کثرت سے احادیث اس پر شاہد ہیں۔ جس کا تفصیلی تذکرہ یہاں ممکن نہیں۔ صرف ایک حدیث پیش خدمت ہے۔ حضرت ابوسعید رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے:

● حضور اقدس، سید الانبیاء والمرسلین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے روز قیامت کا تذکرہ فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ ”بِيَدِي لِوَاءُ الْحَمْدِ وَ لَا فَخْرَ وَ مَا مِنْ نَبِيٍّ يَوْمَئِذٍ آدَمَ فَمَنْ سِوَاهُ إِلَّا تَحْتَ لِوَائِي۔“

**ترجمہ:** حمد کا جہنڈا امیرے ہاتھ میں ہوگا، مگر فخر نہیں مجھ کو۔ اور حضرت آدم سمیت تمام انبیاء میرے جہنڈے کے نیچے ہوں گے۔ (ترمذی، باب المناقب)

اس ایک حدیث میں سب کچھ آگیا، کہ اللہ کے محبوب کا درجہ اور رتبہ کتنا بلند اور عالی ہے۔

اس شعر میں بحر سائل سے مراد حوض کوثر، اور کنوں سے مراد چاہ زم زم لیا جائے تو بھی صحیح ہے کہ زم زم کا کنوں ایک محدود جگہ کو محیط ہے جب کہ حوض کوثر کے لئے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”کوثر جنت کی ایک نہر کا نام ہے جس کی درازی ایک ماہ کی راہ ہے۔“ (بروایت حضرت عبد اللہ بن عمر و دیگر اصحاب رضی اللہ تعالیٰ عنہم)

حوض کوثر کے پانی کی ایک خاصیت متعدد احادیث شریفہ میں وارد ہے کہ ”جس کو حوض کوثر سے ایک پیالہ یا ایک چھینگا مل جائے گا وہ محشر میں بھی پیاسانہ ہوگا۔“

اب اس شعر کے مصرع ثانی کی طرف توجہ درکار ہے ”خود بجھا جائے کلیجہ میرا چھینٹا

تیرا۔“ اس میں شدت کی پیاس کا ذکر ہے اور اشارہ ہے میدان محشر کی سخت گرمی اور پیاس کی شدت کی طرف۔ متعدد احادیث نبویہ میں وارد ہے کہ آفتاب اس دن سر کے بالکل قریب ہوگا، گرمی کا یہ عالم ہوگا کہ لوگ اپنے جسم کے پسینے میں غوطہ زن ہوں گے، پیاس کا یہ عالم ہوگا کہ کلیجہ منہ کو آئے گا، ذرا غور و فکر کیجئے کہ ایسی شدت کی پیاس کہ جس کی وجہ سے پانی کا ایک قطرہ سیرابی کے لئے کافی نہیں ہوتا۔ بلکہ وہ پیاس کو بجھانے کے بجائے اور بھڑکا دے گا۔ سکون حاصل ہونے کے بجائے بے قراری میں اضافہ ہو جائے گا۔ لیکن حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے جلتے ہوئے کلیجہ کو بجھانے کے لئے صرف ایک قطرے کی آرزو و تمنا کر رہے ہیں، کیوں؟ اس لیے کہ پیارے آقا کا فرمان ہے کہ جس کو حوض کوثر سے ایک قطرہ حاصل ہو جائے گا وہ پھر پیاسانہ ہوگا۔ فنا فی الرسول حضرت رضا بریلوی کو اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ارشاد مقدس پر یقین کامل ہے۔

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ایک ارشاد گرامی ملاحظہ ہو۔ آپ نے اپنے صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے فرمایا کہ ”قیامت میں مجھ کو ثرپ تلاش کرنا میں حوض کوثر پر ہوں گا۔ اور اپنی امت کو کوثر کے پیالے بھر بھر کر پلاتا ہوں گا۔ توجب آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے دست اقدس سے خود ہی اپنے امتيوں کو جام کوثر عطا فرمائے ہوں گے، نیک لوگوں کو تو چھلکتے جام عطا ہو رہے ہوں گے ان چھلکتے جاموں سے اچھل کر ایک قطرہ از کرم مجھ پر پڑ گیا تو میرا جلتا ہوا کلیجہ یقیناً بجھ جائے گا۔ اسی لئے ایک اور نعمت میں حضرت رضا بریلوی بارگاہ رسالت میں اس طرح عرض کرتے ہیں کہ:

تیرے صدقے مجھے اک بوند بہت ہے تیری  
جس دن اچھوں کو ملے جام چھلکتا تیرا



(49)

یعنی ہے سورہ نور جن کی گواہ  
ان کی پر نور صورت پر لاکھوں سلام

### حل لغت:

سورہ: قرآن شریف کا ایک باب یا ایک فصل، سورت، بزرگی، شرف، مرتبہ، قرآن مجید کا  
ٹکڑا جو مقرر ہے۔ (فیروز الگات، ص ۸۱۹☆ لغات کشوری، ص ۳۰۰☆ کریم الگات، ص ۹۲)

نور: روشنی، تخلی، اجالا، چمک، رونق، روپ، کلام پاک کی ایک سورت کا نام، صوفیوں کی  
اصطلاح میں خدا کا ایک صفاتی نام، فارسی زبان میں کبھی مراد چاند بھی۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۸۲☆ لغات کشوری، ص ۷۹۰☆ کریم الگات، ص ۱۸۷)

گواہ: شاہد، ثبوت پہنچانے والا، گواہی دینے والا۔

(فیروز الگات، ص ۱۱۱☆ لغات کشوری، ص ۲۲۳☆ کریم الگات، ص ۱۳۵)

پُر: بھرا ہوا، لبریز، مکمل، بھرپور، بافراط، بہت۔

(فیروز الگات، ص ۲۸۲☆ لغات کشوری، ص ۱۱۸☆ کریم الگات، ص ۲۹)

پہلے مصروف میں جو لفظ ”نور“ ہے اس کا مطلب قرآن شریف کی ”سورہ نور“  
ہے۔

دوسرے مصروف میں جو لفظ ”نور“ ہے اس کا مطلب ”نور سے بھرپور“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان محبوبہ محبوبہ

رب العالمین، ام المؤمنین سیدتنا عائشہ صدیقہ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) اپنی زوجہ العفیفہ کی مدح و شنافرمار ہے ہیں۔ اس شعر میں لفظ ”نور“ کا استعمال دو مرتبہ کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ مصروف اول میں جو لفظ ”نور“ ہے اس سے مراد قرآن مجید کی سورہ نور ہے۔ دوسری مرتبہ مصروف ثانی میں جو لفظ ”نور“ ہے اس کے معنی رونق یا چاند جیسا ہے۔ شعر کے لغوی اور ظاہری معنی یہ ہوئے کہ وہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کہ جن کی عصمت اور پاک دامنی پر قرآن مجید کی سورہ نور گواہی دے رہی ہے اس مقدس حرمیم براءت رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی نور سے بھرپور اور چاند جیسی رونق والی صورت پر لاکھوں سلام ہوں۔ سب سے پہلے ہم مصروف اول میں قرآن مجید کی سورہ نور کی گواہی کے تعلق سے کچھ نتفتوں سیں۔ بعدہ فضائل و مناقب سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا ذکر کریں گے۔

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی ازدواج مطہرات میں جو عدل و انصاف اور جو اعتدال فرماتے اس کی نظیر دنیا کے کسی شخص میں نہیں ملتی۔ یہاں تک کہ سفر میں جاتے وقت اگر کسی زوجہ محترمہ کو ساتھ لے جانے کا ارادہ فرماتے تو عدل و انصاف کے تقاضے کے تحت قرعہ اندازی فرماتے اور جس زوجہ مطہرہ کا نام قرعہ میں نکلتا اسے سفر میں ہم رکابی کا شرف عطا فرماتے۔

۵۵ میں غزوہ بنی المصطلق میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تشریف لے جانے کا ارادہ فرمایا۔ اور ازدواج مطہرات کے درمیان قرعہ ڈالا۔ اور اس میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا نام نکلا۔ غزوہ بنی المصطلق ۵۵ میں سے پہلے آیت حباب نازل ہو چکی تھی۔ یعنی عورتوں کے لئے پردے کا حکم نازل ہو چکا تھا۔ قرآن مجید پارہ ۲۲ سورہ احزاب میں آیت حباب نازل ہو چکی تھی۔ غزوہ بنی المصطلق کا واقعہ غزوہ خندق اور غزوہ بنی قریظہ سے قبل کا ہے۔ غزوہ بنی المصطلق میں ام المؤمنین سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ تشریف لے گئیں۔ ان کی سواری کا بندوبست ایک اونٹی پر محمل یعنی

شخص کارواں یا شکر کے پیچھے رکھا جاتا تھا تاکہ کارواں سے کسی کی کوئی چیز گردے تو وہ شخص اٹھائے اور پھر منزل پر پہنچ کر امیر کارواں کے سپرد کر دے، اور امیر کارواں تحقیق کر کے جس کی وہ چیز ہو اسے دیدے) حضرت صفوان بن معطل صح کے وقت اس مقام پر پہنچ اور مجھ کو سوتا پایا۔ چوں کہ پردے کا حکم نازل ہونے سے پہلے جب عورتوں کے شرعی پردے نہ تھے، تب انہوں نے مجھ کو دیکھا تھا، اس لئے انہوں نے مجھ کو پہچان لیا۔ اور مجھ کو پہچان لینے پر فوراً استرجاع پڑھا۔ یعنی ”إِنَّا إِلَهٌ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ“ ان کے استرجاع پڑھنے سے میں بیدار ہوئی اور چہرے اور جسم کو میں نے چادر میں اور زیادہ چھپا لیا، حضرت صفوان نے استرجاع کے علاوہ کچھ بھی نہ کہا اور نہ میں نے کچھ سننا۔ انہوں نے اونٹنی سے اتر کر اونٹنی کو بٹھایا اور میں جا کر سوار ہو گئی۔ اور حضرت صفوان اونٹنی کو ٹھیک کر چل دیئے۔ ہم نے چل کر شکر کو سخت دھوپ اور گرمی کے وقت ٹھہراؤ میں پالیا۔ پھر ہلاک ہوا جس کو میرے معا ملے میں ہلاک ہونا تھا اور جس شخص نے سب سے بڑھ کر اس کی تشہیر اور اتهام طرازی کی وہ عبد اللہ بن ابی بن سلول منافق تھا۔

(الخصائص الکبریٰ فی مجرمات خیر الوریٰ، از: امام جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۲۵۹ تا ۳۰۵)

بس اتنی سی بات تھی لیکن مدینہ طیبہ کے منافقین اور خصوصاً عبد اللہ بن ابی بن سلول منافق نے اپنے خبث باطن اور دل میں چھپے ہوئے نفاق کا اظہار کرتے ہوئے ام المؤمنین محبوبہ محبوب رب العالمین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی عصمت اور پاک دامنی کے خلاف تھست اور افترا پردازی کا طوفان کھڑا کر دیا۔ فتنہ کا طوفان برپا ہو گیا۔ منافقین کے ساتھ کفار اور مشرکین بھی شامل ہو گئے، کچھ ضعیف الاعتقاد، سادہ لوح، بھولے بھالے مسلمان بھی ان کے بہکاوے میں آگئے۔

جہاں دیکھو وہاں صرف ایک ہی بات، مبالغہ، غلو اور جھوٹ کی آمیزش کے ساتھ منافقین نے اس واقعہ کو اتنی اہمیت اور شہرت دی کہ خدا کی پناہ۔ ایک عظیم فتنہ کھڑا ہو گیا۔

کجاوے میں کیا گیا۔ اس کجاوے کو پردہ سے اچھی طرح محبوب کیا گیا۔ تاکہ کسی غیر محروم کی نظر ام المؤمنین پرنہ پڑے۔ آپ کجاوے میں پردے کے کامل انتظام کے ساتھ بیٹھ جاتیں۔ اور پھر اس کجاوے کو اونٹ کی پیٹھ پر رسیوں سے باندھ دیا جاتا۔ پڑا اور منزل پر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اس کجاوے کے اندر بیٹھی رہتی تھیں۔ اور کجاوے کو اونٹ کی پیٹھ سے اتار لیا جاتا تھا۔ اب پورا واقعہ جس کو ”حدیث افک“ کے نام سے شہرت ملی ہے۔ اس کو خود سیدنا حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی مقدس زبان سے سنئے۔

● شیخین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہمہ نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت کی، آپ فرماتی ہیں کہ جب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم غزوہ سے فارغ ہو کر روانہ ہوئے۔ اور مدینہ طیبہ پہنچنے سے پہلے ایک مقام پر پڑا اور حکم فرمایا میں اٹھی اور قضاۓ حاجت کے لئے شکریوں کے پڑا اور ٹھہراؤ سے ذرا فاصلے پر باہر چلی گئی، فراغت پا کر اپنی قیام گاہ پر لوٹی تو اتفاق سے میرا ہاتھ سینے پر گیا، تو مجھے پتہ چلا کہ میرا ہار گلے میں نہیں ہے۔ وہ ہار جزع غفارکا بنا ہوا تھا۔ میں اسی جگہ پر واپس گئی تو ہار کو تلاش کرنے لگی۔ اور اس تلاش میں دریگ گئی۔

ادھر شکر روانہ ہو رہا تھا جو لوگ میرا کجاوے (محمل) اونٹ پر رکھتے اور باندھتے تھے وہ آئے اور یہ سمجھا کہ میں اس کجاوے (محمل) میں بیٹھی ہوئی ہوں۔ محمل کو اٹھا کر اونٹ کی پیٹھ پر باندھ دیا۔ میں ایک کم وزن اور سبک جسم عورت تھی۔ لہذا ان کو یہ پتہ نہ چلا کہ محمل خالی ہے یا بھرا ہوا ہے۔ میں جب ہار تلاش کر کے اقامت گاہ پر لوٹی تو شکر روانہ ہو چکا تھا۔ جہاں شکر کا پڑا تھا، وہاں پر اب کوئی بھی موجود نہ تھا جس جگہ پر میرا ڈرہ تھا میں اس جگہ آ کر بیٹھ گئی۔ میرا خیال یہ تھا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب مجھ کو نہ پائیں گے تو کسی کو ٹھیک کر مجھ کو بلوالیں گے۔ میں اپنی جگہ پر بیٹھی رہی۔ بیٹھے بیٹھے آنکھیں بوجھل ہوئیں، نیند کا غلبہ ہوا اور میں سوگئی۔ حضرت صفوan بن معطل رضی اللہ تعالیٰ عنہ جو شکر کے پیچھے ”معقب کارواں“ کی خدمت پر مامور تھے (معقب کارواں یعنی پہلے زمانہ میں یہ دستور تھا کہ جب کوئی قافلہ یا شکر کو چ کرتا تھا تو ایک

حالاں کے اجلہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین نے منافقین کے بہتان واک فک کا دندان شکن جواب دیا اور بارگاہ رسالت میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی عصمت اور پاک دامنی کا اظہار کیا۔

- امیر المؤمنین، خلیفۃ المسالیم سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ کے جسم اقدس پر جب کمکھی تک نہیں پہنچتی کیوں کہ اس کے پاؤں نجاستوں سے آلوہ ہوتے ہیں تو حق تعالیٰ آپ کے لئے کیسے گوارا کرے گا، اس بات کو جو اس سے کہیں زیادہ بدترین ہو اور اس سے آپ کی حفاظت نہ فرمائے۔ حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ کا سایہ زمین پر نہیں پڑتا، مباراک وہ زمین ناپاک ہو۔ حق تعالیٰ جب کہ آپ کے سائے کی اتنی حفاظت فرماتا ہے تو آپ کی زوجہ محترمہ کی ناشائستگی سے کیوں نہ حفاظت فرمائے گا۔ مولائے کائنات حضرت علی رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ! حق تعالیٰ نے اتنا گوارا نہیں فرمایا کہ آپ کے پائے اقدس نعلین مبارک میں نجاست کی آلوہ گی ہو اور وہ آپ کو اس کی خبر دیتا ہے کہ آپ نعلین کو پائے اقدس سے اتار دیں۔ تو اگر یہ واقعہ نفس الامر میں وقوع پذیر ہوتا تو یقیناً رب تبارک و تعالیٰ آپ کو اس کی خبر دیتا۔

(مدارج الغبة، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو، جلد ا، ص ۲۸۰ ☆ الخناس الکبریٰ، امام جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۲۵۳)

منافقین و مشرکین کی جانب سے حضرت سیدنا ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی عصمت اور پاک دامنی پر مسلسل الزامات و اتهامات کا سلسہ جاری رہا۔ بلکہ روز بروز اس میں اضافہ اور مبالغہ ہوتا رہا۔ ادھر صحابہ کرام و جانشیاران بارگاہ رسالت منافقین کے اقوال والزمات کی تردید فرماتے رہے۔ یہ معاملہ ایک ماہ سے زیادہ طول پکڑ گیا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بر بنائے مصلحت سکوت فرمایا اور منافقین کو کچھ جواب نہ دیا۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی عصمت اور پاک دامنی سے آپ یقیناً باخبر تھے لیکن مصلحت

ایزدی کی بنا پر آپ نے اپنی ریثیت کی براءت کا صراحة اعلان نہ فرمایا۔ البتہ اشارہ اپنے جانشیار صحابہ کے سامنے ان الفاظ میں ذکر فرمایا کہ ”وَاللَّهُ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِ إِلَّا خَيْرًا“، یعنی خدا کی قسم! میں جانتا ہوں کہ میری اہلیہ کا دامن اس تہمت سے پاک ہے۔

یہاں تک کہ اس فتنہ کے دوران آپ نے مسجد بنوی میں دوران خطبہ فرمایا کہ ”کون ہے جو میری مدد کرے، اور اس شخص سے انتقام لے جس نے بلاشبہ مجھے اور میری اہل کو ایذا پہنچائی؟“ (اس سے مراد عبد اللہ بن ابی بن سلول منافق تھا) پھر فرمایا کہ ”قسم خدا کی! میں اپنی اہل سے پارسائی کے سوا کچھ نہیں جانتا“،

قارئین کرام کی خدمت میں گزارش ہے کہ آپ اس واقعہ کا گہری نظر سے مطالعہ فرمائیں اور اس پر غور و فکر فرمائیں کیوں کہ اس واقعہ کے ضمن میں جس طرح زمانہ اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے منافقین نے فتنہ برپا کر رکھا تھا، اسی طرح دور حاضر کے منافقین فرقہ دہبیہ، نجدیہ، تبلیغیہ وغیرہم نے بھی اس واقعہ کے ضمن میں بہت اودھم مچارکھا ہے اور اس واقعہ کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علم غیب کی نظر میں بطور دلیل پیش کرتے ہیں۔ اور معاذ اللہ یہاں تک بکواس کرتے ہیں کہ اگر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو علم غیب ہوتا تو آپ علی الاعلان حضرت عائشہ کی براءت ظاہر کرتے۔ لیکن آپ نے ایسا نہیں کیا۔ لہذا ثابت ہوتا ہے کہ آپ کو علم غیب نہیں تھا۔ دور حاضر کے منافقین کا یہی شیوه ہے کہ وہ تو ہیں و تیقیص رسالت کرنے کے لئے قرآن کے معنی اور احادیث کے مفہوم میں ترمیم و تردد پیدا کر کے لوگوں کو ہبکانے کی کوشش کرتے ہیں بقول:

ذکر روکے فضل کاٹے نقش کا جویاں رہے  
پھر کہہ مردک کہ ہوں امت رسول اللہ کی

(از: امام احمد رضا، محدث بریلوی)

مذکورہ واقعہ تفصیل سے بیان کرنے کے بعد اس واقعہ میں کیا کیا اسرار و رموز

تھے؟ نیز حضور پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کس مصلحت کی بنا پر سکوت فرمایا؟ اور اس میں کیا حکمت تھی؟ وہ انشاء اللہ کتاب کے اختتام پر عرض کروں گا۔ پہلے اس واقعہ کو تفصیل سے ذکر کرتا ہوں۔

● جب حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا لشکر کے قافلے سے بچھڑکئیں اور قافلہ جب روانہ ہو گیا تب تک کسی کو پتہ ہی نہ چلا کہ حضرت عائشہ بچھڑگی ہیں۔ محمل اٹھانے والوں نے یہی سمجھ کر محمل (کجاوے) کو اونٹ پر رکھ دیا تھا کہ آپ اس کے اندر تشریف فرمائیں۔ لیکن جب یہ لشکر مدینہ شریف کے قریب صلصل نامی مقام پر ٹھہرا اور اونٹ بٹھائے گئے، مگر محمل سے ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا باہر تشریف نہ لائیں، تب پتہ چلا کہ آپ پیچھے رہ گئیں ہیں، ان کے انتظار میں لشکر بمقام صلصل ٹھہرا رہا لشکر میں پانی اس انداز سے تھا کہ مدینہ شریف پہنچ جائے۔ لیکن ام المؤمنین کے پیچھے رہ جانے کی وجہ سے قافلہ کو مجبوراً ان کے انتظار میں رکنا پڑا اور لشکر میں جتنا پانی تھا، وہ صرف ہو گیا۔ نماز کا وقت آیا تو وضو کے لئے پانی نہیں تھا پیونے کے لئے بھی پانی کی تیگی تھی۔ پانی کے بغیر وضو اور وضو کے بغیر نماز پڑھنا ممکن نہیں تھا۔ لیکن چوں کہ یہ قافلہ محبوبہ محبوب رب العالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ والہ وازو الجہ وبارک وسلم کے انتظار میں ٹھہرانے کی وجہ سے پانی کی قلت کی وقت و مصیبت میں بیٹلا تھا۔ لہذا اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب کی حرم محترمہ کے صدقے اور طفیل ان لشکر والوں پر مہربان ہو کر، ان پر اور ان کے طفیل قیامت تک کے مسلمانوں پر کرم فرماتے کریم کا حکم نازل فرمایا۔ جس کا اعتراض کرتے ہوئے حضرت اسید بن حضیر رضی اللہ عنہ نے بارگاہ صدیقہ میں عرض کیا کہ ”ما ہی بِأَوَّلِ بَرْكَتِكُمْ يَا آلَ أَبِي بَكْرٍ“ اے اولاد ابو بکر! یہ تمہاری پہلی برکت نہیں، مطلب یہ ہے کہ مسلمانوں کو تمہاری بہت سی برکتیں پہنچی ہیں۔ (مارج العۃ، اردو ترجمہ، جلد ۲۔ ص ۲۵۲)

● حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ جب ہم مدینہ منورہ واپس آئے تو

مشیت ایزدی سے ان ہی دنوں میں بیمار ہو گئی۔ میں گھر ہی میں تھی۔ ایک ماہ سے زیادہ میں بیمار رہی۔ باہر میرے خلاف فتنہ پردازوں نے جوانہ امارات اٹھا کر تھے، اس کا مجھے کچھ پتہ نہ تھا۔ ایک دن ام مسٹح نام کی عورت نے الزام تراشیوں اور اتهام سازیوں کی ساری باتیں مجھ سے بیان کیں۔ جنہیں سن کر میں پہلے سے زیادہ بیمار ہو گئی۔ ایک روز حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میرے پاس تشریف لائے اور سلام علیک کے بعد مجھ سے فرمایا ”تم کیسی ہو؟“ میں نے اپنی کیفیت بتانے کے بعد عرض کیا کہ اگر آپ اجازت عطا فرمائیں تو میں چند دنوں کے لئے اپنے والدین کے گھر چلی جاؤں۔ حضور نے اجازت عطا فرمائی اور میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے گھر چلی گئی۔ میں نے اپنی والدہ سے تمام باتیں دریافت کیں۔ میں تمام رات روئی رہی اور صبح ہو جانے پر بھی میرے آنسو تھتھے ہی نہ تھے، تمام شب جاگتی ہی رہی، پلک تک نہ چھکی۔ میں دن بھر مسلسل روئی رہی، میرے آنسو رو کے نہ رکتے تھے اور نیند نام کو بھی نہ تھی، مجھ کو اندر یہ شدت گری کی وجہ سے شاید میرا جگر پھٹ جائے گا۔

(الخواص الکبریٰ، اردو، جلد ۱۔ ص ۴۵)

● حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک روز حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مجھ سے ملنے میرے گھر تشریف لائے۔ اور مجھ سے فرمایا کہ اے عائشہ! میرے حضور تمہارے بارے میں ایسی ایسی باتیں پہنچی ہیں، لہذا اگر تم بڑی اور پاک ہو، تو عنقریب اللہ تعالیٰ پاکی بیان فرمائے گا اور تمہاری براءت کی خبر نازل فرمائے گا۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں۔ کہ حضور کی زبان مبارک سے یہ کلمات سن کر میرے آنسو تھم گئے یہاں تک کہ میری آنکھوں میں ایک قطرہ تک بھی نظر نہ آتا تھا۔ یہ اس خوشی کی بنا پر تھا جو میں نے حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کلام مبارک سے بشارت پائی تھی۔

(مدارج العۃ، اردو ترجمہ، جلد ۲۔ ص ۲۸۱☆ ۲۸۱ ص ۲۸۱☆ خصائص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۲۵۲)

● ام المؤمنین سیدنا حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں امید رکھتی تھی

کے اللہ تبارک و تعالیٰ میری براءت فرمادے گا۔ اور میری پا کی اور پاک دامنی کی خبر دے گا۔ لیکن مجھے یہ خیال بھی نہ تھا کہ اللہ میرے اس معاملے میں وحی نازل فرمائے گا۔ کیوں کہ میں اپنے آپ کو اور اپنے معاملے کو اس قابل نہیں سمجھتی تھی۔ البتہ مجھ کو صرف اس بات کی توقع تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شاید خواب دیکھیں گے اور اس ذریعہ سے مجھ بے چاری کی عفت اور عصمت پر گواہی مل جائے گی۔ اللہ کا کرم دیکھئے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی جگہ سے اٹھے بھی نہ تھے کہ یکا یک حضور پر نزول وحی کے آثار نعمودار ہوئے اور جو شدت ایسے موقع پر ہوتی تھی وہ شروع ہوئی۔ حتیٰ کہ آپ کی پیشانی مبارک پر موتیوں کے مانند پیہنہ ہمکنے لگا۔ آپ پر خوب ٹھنڈی کے موسم میں بھی نزول وحی کی شدت سے پسینہ وغیرہ کی کیفیت طاری ہو جاتی تھی۔ اور یہ اس گرانی اور بوجھ کی وجہ سے ہوتا تھا، جو کلام مجید آپ پر اترتا تھا۔ تھوڑی دیر کے بعد جب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نزول وحی کی کیفیت سے فارغ ہوئے، تو آپ کا یہ حال تھا کہ آپ تبسم فرمائے تھے۔ سب سے پہلی بات جو حضور نے فرمائی وہ یہ تھی کہ ”اے عائشہ صدیقہ! حق تعالیٰ نے تمہیں بری قرار دے کر تمہیں پاک گردانا ہے۔ اس تھمت سے تمہاری پا کی بیان کی ہے اور تمہاری شان میں قرآن بھیجا ہے۔“

(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۲۸۳) ☆ خصائص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۲۵۸)

● حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ اس وقت ”إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِلْفِكُ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ“  
(پارہ ۱۸، سورہ نور، آیت ۱۱)

● ترجمہ: بے شک وہ کریمہ بہت بڑا بہتان لائے ہیں، تمہیں میں کی ایک جماعت۔  
(کنز الایمان)

● سے لے کر دس (۱۰) آیتوں تک وحی ہوئی اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی براءت میں دس آیات مذکورہ اور دیگر آٹھ (۸) آیات ملا کر کل (۱۸) اٹھارہ آیات نازل

فرمائیں۔

سورہ نور آیت ۲۳، پارہ ۱۸ میں صاف حکم نازل ہوا کہ:

”وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةَ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبِلُوا لِهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا۔“

ترجمہ: اور جو پارسا عورتوں کو عیب لگائیں، پھر چار گواہ معاشرہ کے نہ لائیں تو انہیں اسی (۸۰) کوڑے لگاؤ اور ان کی کوئی گواہی کبھی نہ مانو۔ (کنز الایمان)

ام المؤمنین محبوبہ محبوب رب العالمین حضرت سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر تھمت اور افک کے سلسلہ میں قرآن مجید کا انداز بیان بڑا جامع اور پر زور ہے۔ اس میں اعجاز و ایجاد اور احکامات و تنبیہات اس اسلوب سے بیان کئے گئے ہیں کہ معصیت کے کسی دوسرے وقوع اور موقع پر اس انداز سے بیان نہیں کئے گئے۔ تھمت طرازی اور سخن سازی کامنا فقین کی طرف سے جو مظاہر ہوا، جس سے اہل بیت رسول اور خود رسالت مآب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو جوانہ تھائی صدمہ، دکھ، اور تکلیف پہنچی تھی، اس کی وجہ سے انداز بیان میں شدت ہوئی ہے۔

● الخناس اکابریٰ فی محجزات خیر الوریٰ میں امام اجل حضرت علامہ عبدالرحمٰن جلال الدین سیوطی قدس سرہ نے رختری کا یہ قول نقل فرمایا ہے کہ ”اصنام پرستی اور شرک کے بارے میں جو تنبیہات ہیں، وہ بھی مقابلۃ اس سے کچھ کم ہی ہیں۔ کیوں کہ یہ ایک پاک باز زوجہ رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طہارت و براءت کی حامل ہیں۔“

● وحی کے نزول کے بعد حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سورہ نور کی دس (۱۰) آیتوں کی تلاوت فرمائی اور پھر حضرت عائشہ صدیقہ کے یہاں سے نکل کر خوش و خرم مسجد نبوی تشریف لائے اور صحابہ کو جمع فرمایا اور اس کے بعد نازل شدہ آیتوں کی صحابہ کرام کے سامنے تلاوت فرمائی۔ اور تھمت لگانے والوں کو طلب فرمایا۔ تھمت لگانے والے جب بارگاہ

کرتے تھے لیکن پیٹھ پیچھے حضور کی شان میں نازیبا کلمات کہہ کر آپ کی گستاخی کرتے تھے اور آپ کو جھلاتے تھے۔ منافقین کی ان دوغلی باتوں کا اللہ نے پرده فرماتے ہوئے قرآن مجید میں ایک مکمل سورۃ بنام ”منافقون“ نازل فرمائی ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

”إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشَهُدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَسْتَهِدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ“ (پارہ، سورۃ منافقون، آیت ۱)

ترجمہ: جب منافق تمہارے حضور حاضر ہوتے ہیں، کہتے ہیں کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ حضور یسیٹک یقیناً اللہ کے رسول ہیں اور اللہ جانتا ہے کہ تم اس کے رسول ہو اور اللہ گواہی دیتا ہے کہ منافق ضرور جھوٹے ہیں۔ (کنز الایمان)

ان منافقین کی ایک خصلت کا ذکر قرآن شریف میں اس طرح ہے کہ:

”وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيْطَانِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ“ (پارہ، سورۃ البقرۃ، آیت ۱۷)

ترجمہ: اور جب ایمان والوں سے ملیں، تو کہیں ہم ایمان لائے اور جب اپنے شیطانوں کے پاس اکیلے ہوں، تو کہیں ہم تمہارے ساتھ ہیں، ہم تو یوں ہی نہیں کرتے ہیں۔ (کنز الایمان)

رسول کے ماننے میں اور ایمان کے اقرار میں منافقین دوغلی بولی بولتے ہیں اور ان کے اقرار و ایمان کا کچھ بھی اعتبار نہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے کہ منافقین ضرور جھوٹے ہیں۔ منافق کو صرف جھوٹا نہیں بلکہ ”ضرور جھوٹا“ کہا گیا ہے۔ یعنی ان کا جھوٹ اتنا عام ہے کہ ان سے صدق کی توقع ہی نہیں کی جاسکتی۔ منافقوں کی بے حیائی اور بے شرمی کا یہ حال تھا کہ ابھی انکار اور ابھی رجوع۔ بلکہ دن کے اجائے کورات کا اندھیرا کہہ دینے میں بھی ان کو کوئی

رسالت میں حاضر کئے گئے، تو سرکار نے ان پر حدقد ف جاری فرمایا اور ہر ایک کو اسی (۸۰) اسی (۸۰) کوڑے لگوائے۔ (مدارج النبوة، اردو، جلد ۲، ص ۲۸۳)

یہاں تک کے مطالعہ سے واقعہ کی ابتداء سے انتہا تک کی واقفیت حاصل ہو چکی ہو گی۔ اب دور حاضر کے منافقین کے اعتراضات میں سے اہم اعتراض جو اس واقعہ کے ضمن میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علم غیب پر ہے اس کا جواب سنئے۔

دور حاضر کے منافقین یعنی وہابی، نجدی، دیوبندی، اور تبلیغی فرقہ باطلہ کے مبلغین و مقررین اپنے جہالت سے لبریز بیان اور تقریر جو دراصل تقریر نہیں بلکہ تفرقی میں اسلامیین ہوتی ہے۔ بڑا وحشیم چاہتے ہیں کہ حضرت عائشہ صدیقہ کی عصمت و پاک دانی کے سلسلہ میں حضور نے ایک ماہ سے بھی زیادہ عرصہ تک سکوت کیوں فرمایا؟ آپ نے فی الفوران کی براءت کا اعلان کیوں نہ کر دیا؟ بلکہ وحی کے منتظر ہے۔ اور جب وحی آئی تب آپ نے براءت کا اعلان فرمایا۔ اس سے پتہ چلا کہ آپ کو علم غیب نہیں تھا۔ اگر علم غیب ہوتا تو آپ فوراً براءت کا اعلان کر دیتے۔ (معاذ اللہ)

بس یہی ہے ان کے دعویٰ کی دلیل و برهان۔ مشیت ایزدی اور حکمت الہیہ کے رموز کو سمجھنے سے یک لخت قاصر و عاجز ہونے کی وجہ سے ایسی بے ڈھنگی بات کہہ رہے ہیں۔ حالاں کہ اس واقعہ کے پیچھے اللہ تعالیٰ کی کئی حکمتیں پوشیدہ تھیں اور ان تمام حکمتوں سے اللہ نے اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو آگاہ فرمادیا تھا۔ اسی وجہ سے آپ نے سکوت فرمایا تھا۔ کچھ و جو ہاتھ ذیل میں عرض ہیں۔

- حضرت سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر منافقین کی طرف سے تہمت لگائی گئی تھی، منافق اس کو کہتے ہیں جو بظاہر اپنے آپ کو مسلمان کہتا ہو لیکن دل سے وہ مومن نہیں ہوتا۔ زبان سے تو فسمیں کھا کھا کر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ کا رسول ہونے کا اقرار

بھجک محسوس نہیں ہوتی تھی۔ رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو جھلاتے تھے، آپ کی تکنذیب کرتے تھے، آپ کے بین مجزات کو معاذ اللہ جادا اور سحر کہتے تھے۔ لہذا ان جھوٹوں کے سامنے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی براءت کا اعلان کرنا بے سود تھا۔ اگر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی طرف سے حضرت عائشہ کی براءت کا اعلان فرماتے تو منافقین ایک الزام یہ گڑھتے کہ دیکھو! اپنی بیوی کا دفاع کر رہے ہیں، زوجیت کی بناء پر طرفداری کر رہے ہیں، اپنی بیوی کے عیب پر پردہ ڈال رہے ہیں۔ وغیرہ وغیرہ۔

حالاں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے معاملے میں یقیناً باخبر تھے۔ اسی لئے تو اپنے جاں شار صحابہ کرام کی مقدس جماعت کے سامنے حضرت عائشہ کے معاملے میں فرمایا ”وَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِ إِلَّا خَيْرًا“، یعنی خدا کی قسم! میں اپنی اہل سے پار سائی کے سوا کچھ نہیں جانتا، اس جملے کو غور سے ملاحظہ فرمائیے۔ حضور نے اس جملے کو ”وَاللَّهِ“، یعنی ”خدا کی قسم“ سے موکد فرمایا ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ حضور کو حضرت عائشہ کی عصمت کا صرف گمان نہیں تھا بلکہ یقین کامل تھا۔ اسی لئے تو اللہ کی قسم سے جملے کی ابتدافرمائیں کا اظہار فرمائے ہیں۔ جب نبی اور رسول معموم ہیں۔ ان سے گناہ کا صادر ہونا ممکن ہی نہیں ہے اور جھوٹ بولنا گناہ عظیم ہے۔ قرآن میں جھوٹ بولنے والوں پر اللہ کی لعنت کا اعلان ہے۔ تو نبی اور رسول کبھی بھی جھوٹ نہیں بول سکتے۔ اور پھر جھوٹ پر اللہ کی قسم کھانا، اس سے بھی بڑھ کر گناہ ہے۔ ہر مومن کا عقیدہ ہونا لازم ہے کہ رسول کبھی جھوٹ نہیں بولتے اور کبھی بھی خدا کی جھوٹی قسم نہیں کھاتے۔ توجہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم صحابہ کرام کے سامنے خدا کی قسم کے ساتھ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی براءت فرمائے ہیں، تو اس سے صاف ثابت ہوتا ہے کہ آپ کو اس واقعی کی حقیقت کا یقین کے درجہ میں علم تھا، بلکہ یہ بھی معلوم تھا کہ یہ تہمت لگانے والا اور فتنہ اٹھانے والا کون ہے؟

اسی لئے مسجد نبوی میں خطبہ دیتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ: ”کون ہے جو میری مدد کرے؟ اور اس شخص سے انتقام لے جس نے بلاشبہ مجھے اور میری اہل کو ایذا پہنچائی؟“ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اس اعلان سے جوش الفت کے جذبے کے تحت طیش میں آکر منافقوں کے سردار عبد اللہ بن ابی بن سلویں منافق جو قبیلہ خزرج سے تعلق رکھتا تھا، اس سے انتقام لینے کے لئے حضرت سعد بن معاذ اور حضرت سعد بن عبادہ کھڑے ہو گئے لیکن حضور نے انہیں باز رکھا۔ اور مصلحت خاموش کر دیا کیوں کہ اگر حضور ان حضرات کو اجازت انتقام عطا فرماتے اور وہ تہمت لگانے والے منافقوں کے سردار عبد اللہ بن ابی بن سلویں منافق کو قتل کر دیتے تو دیگر منافقین یہ واویلاً چاہتے کہ حضور نے اپنی زوجہ کی طرفداری میں حقیقت واقعہ کو چھپانے کے لئے عبد اللہ بن ابی کو ہمیشہ کے لئے خاموش کر دیا۔ اپنی زوجہ کی پاک دامتی کا کوئی ثبوت نہ تھا، لہذا قتل و غارت گری کی راہ اپنائی۔ اسی لئے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت سعد بن معاذ اور حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہما کو خاموش کر دیا۔ تاکہ فتنہ کی آگ اور زیادہ نہ بھڑکے۔

دور حاضر کے منافقین صرف اسی بات کی رٹ لگاتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی طرف سے حضرت عائشہ کی براءت کا اعلان نہ کرتے ہوئے سکوت کیوں اختیار کیا؟ اس کا جواب ضمناً تو اور پر بیان ہو چکا کہ اگر آپ براءت کا اعلان فرماتے تو منافقین مانے والے نہ تھے بلکہ دیگر الزامات تراشتے۔ اس لئے حضور نے سکوت فرمایا۔ اور ایک اہم مصلحت یہ تھی کہ حضور براءت کا اعلان کریں وہ اتنا موثر نہ ہو گا جتنا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے اعلان براءت کا اثر ہو گا۔ اس کو ایک آسان مثال سے سمجھیں کہ ایک بادشاہ کی کوئی چیز گم ہو گئی، کچھ مخالف لوگوں نے چوری کا الزام بادشاہ کے وزیر اعلیٰ کے بیٹے پر لگایا۔ حالاں کہ کہ وزیر اعلیٰ کا بیٹا بے قصور تھا۔ وزیر اعلیٰ کو اپنے بیٹے کے بے قصور ہونے کا یقین کے درجہ میں علم ہے۔ لیکن

وقت کا تقاضا اور مصلحت یہ ہے کہ وزیر خاموش ہی رہے۔ کیوں کہ اگر وزیر اٹھ کر اپنے بیٹے کے بے قصور ہونے کا اعلان کرے گا تو الزام لگانے والے مخالفین کا گروہ یہی کہے گا کہ اپنے بیٹے کی محبت اور طرفداری میں وزیر اعلیٰ اپنے عہدے اور منصب کا ناجائز فائدہ اٹھارے ہے ہیں۔ لہذا وزیر اعلیٰ سکوت اختیار کرے یہی بہتر و مناسب ہے، چاہے تہمت کی آندھی کتنی ہی تیز کیوں نہ ہو جائے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ صبر کرے اور خاموش رہ کر اس وقت کا انتظار کرے کہ حق بات واضح ہو کر سامنے آجائے۔ اچانک ایک دن بادشاہ سلامت کی طرف سے اعلان ہوتا ہے کہ وزیر اعلیٰ کے فرزند ارجمند پر چوری کا جواہر اگایا گیا ہے اس میں وہ بری اور بے قصور ہے۔ وزیرزادہ دیانتدار اور نیک بخت ہے۔ ایسے نیک بخت پر چوری کا الزام لگانا، ظلم شدید اور گناہ عظیم ہے۔ ہم وزیرزادہ کو اس چوری کی تہمت سے باعزت بری کرنے کا اعلان کرنے کے ساتھ ساتھ یہ حکم نافذ فرماتے ہیں کہ جو لوگ ایسے نیک بخت اور دیانتدار پر غلط الزام لگاتے ہیں ان کو کڑی سے کڑی سزا دی جائے۔ اس اعلان کے بعد الزام لگانے والوں کو بادشاہ کوڑے لگوائے اور کوڑے لگانے کا کام اپنے وزیر کے ہاتھ سے انجام دلوائے۔ اب قارئین کرام، سوچیں! وزیرزادہ کی عزت کس میں بڑھی؟ اگر وزیر اپنے بیٹے کی براءت کا اعلان کرتا ہے تو اس میں وہ عزت و شان حاصل نہ ہوتی جو عزت اور مرتبہ بادشاہ کے اعلان سے حاصل ہوا۔ ٹھیک اسی مثال کو حضرت سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے واقعہ میں ذہن نشیں کر کے سوچیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف سے براءت و عصمت کے اعلان میں منافقین کو طرفداری اور پاسداری کے الزام کی گنجائش تھی۔ لیکن جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہی حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی براءت کا اعلان قرآن مجید میں فرمادیا، تو اب کسی کو سکنے کی، ہکسکنے کی، بد کنے کی، رینگنے کی گنجائش ہی نہ رہی۔

اگر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی طرف سے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ

عنہا کی براءت کا اعلان فرماتے تو وہ حدیث کھلاتی اور یہ واقعہ حدیث کی کتابوں میں دیگر واقعات کی طرح شمار کیا جاتا۔ حدیث کے متن (عبارت) کی نماز میں تلاوت نہیں ہوتی۔ لیکن اللہ نے حضرت عائشہ کی براءت کا قرآن مجید میں اعلان فرمایا۔ اس میں ایک حکمت یہ ہے کہ حضرت عائشہ کی عظمت قیامت تک نماز میں تلاوت قرآن مجید کے ذریعہ ظاہر ہوتی رہے۔ عوام مسلمین میں دینی تعلیم و معلومات حاصل کرنے کی رغبت اور شوق دن بدن کم ہوتا جا رہا ہے۔ بڑی مشکل سے ناظرہ قرآن مجید کی تعلیم لوگ اپنی اولاد کو دے پاتے ہیں۔ ایسے ماحول میں حدیث و فقه کے علم کی طرف بہت کم افراد مائل ہیں۔ اگر براءت حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بذریعہ حدیث ہوتی تو اتنی شہرت و عزت نہ ملتی جتنی کہ قرآن مجید سے براءت ہونے پر حاصل ہوئی۔

چھوٹا سا دیہات ہوگا، چاہے اس میں مسلمان کے دو چار ہی مکان ہوں لیکن وہاں کسی نہ کسی گھر میں قرآن مجید ضرور ہوگا۔ لیکن وہاں کتب احادیث کا ہونا ناممکن ہے۔ بلکہ اکثر شہروں میں جہاں دارالعلوم نہیں ہوتے وہاں بخاری شریف، مسلم شریف و دیگر کتب احادیث کا ہونا ناممکن ہے۔ علاوه ازیں دنیا کا کوئی بھی ایسا گوشہ نہیں ہے جہاں کلام مجید کا نسخہ موجود ہو۔ بر عکس اس کے کتب احادیث بہت کم دستیاب ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کے ذریعہ براءت حضرت عائشہ کا جو اعلان فرمایا ہے، اس میں ایک حکمت یہ بھی ہے کہ دنیا کے کوئے کوئے میں اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زوجہ محترمہ کی شان و شوکت کا ڈنکا قیامت تک بجتار ہے۔

اگر بجاۓ قرآن مجید احادیث سے حضرت عائشہ کی براءت و عصمت کا اعلان ہوتا، تو منکرین عظمت کو تتفییص کے لئے ایک راہ یہ ملتی کہ وہ اپنی ہنفی اختراع سے یہ کہہ دیتے کہ ”یہ حدیث ضعیف ہے“، جیسا کہ دور حاضر کے منافقین وہابی، خجہی، دیوبندی، تبلیغی لوگ عظمت و

تعظیم مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جواز و ثبوت کی احادیث سے عوام کو بے التفات و بے اعتماد کرنے کے لئے بلا کسی ثبوت علم اسماء الرجال کہہ دیتے ہیں کہ ”یہ حدیث ضعیف ہے۔“ لیکن قرآن مجید کی کسی بھی آیت کو ضعیف کہنے کی کسی میں جرأۃ نہیں۔ اور اسی حکمت کے تحت حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی براءت کا اعلان قرآن مجید میں کیا گیا ہے۔

اسلام ایسا کامل مذہب ہے کہ جس نے نوع انسان کو حیات جاودا نی بخشی ہے۔ حقوق الناس کی صحیح پہچان اور نشان دہی اسلام ہی نے عالم دنیا کو کرامی ہے۔ اسلام نے دنیا کو معاشرت کا صحیح طریقہ و سلیقه بتایا ہے۔ ظالم و ظلم سے روکنا اور مظلوم کی حمایت کرنا اسلام کا طریقہ عمل ہے۔ خصوصاً عورتوں پر اسلام کا عظیم احسان ہے۔ ابتدائے اسلام کے دور میں عورت کو اتنا ذلیل سمجھا جاتا تھا کہ اگر کسی کے گھر لڑکی پیدا ہوتی تھی، تو گویا اس کو سانپ سونگا گیا ہو ایسا اس کا چہرہ ہو جاتا تھا اور سماج کے رواج کے مطابق لڑکی کو زندہ در گور کر دیتے تھے۔ میراث میں عورت کو کچھ بھی اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔ عورت کو صرف دل بہلانے کا حکلونا سمجھ کر اس سے دل لگی کی جاتی تھی۔ اور جب اس سے جی بھر جاتا، تو اسے دودھ سے مکھی کی طرح نکال پھینکا جاتا تھا۔ عورت پر زنا اور دیگر عیوب کے اذام لگا کر اس کو سوا اور ذلیل کر دینا کوئی بڑی بات نہیں تھی۔ کسی بھی باعصمت واپک دامن خاتون کو ایک آن میں فاحشہ اور بد کردار کے القاب سے نوازنے میں کسی بھی فتنم کی تھی جو بھک محسوس نہیں کی جاتی تھی، جس کے جی میں جو آیا، وہ منہ سے کہہ دیتا تھا۔ لیکن محبوب رب العالمین سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا روئے زمین کی تمام عورتوں پر احسان ہے کہ آپ کے سبب سے قرآن مجید میں عورتوں کی عصمت کی پاسداری اور پاسبانی کی گئی۔ ان کی پاک دامنی کی عظمت کی حفاظت کی گئی اور بات بات میں عورتوں کی پاک دامنی پر تہمت کا کچھ اچھا لئے والوں کو متنبہ کرتے ہوئے قرآن مجید پارہ ۱۸ سورہ نور، آیت نمبر ۲ میں صاف اور صریح حکم فرمایا گیا کہ ”وَالَّذِينَ يَرْمُونَ

**الْمُحْسَنُتُ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةٍ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِيْنَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةَ أَبَدًا۔**

ترجمہ: اور جو لوگ پارسا عورتوں کو عیب لگائیں، پھر چار گواہ معاشرہ کے نہ لائیں، تو انہیں اسی (۸۰) کوڑے لگاؤ اور ان کی کوئی گواہی بھی نہ مانو۔ (کنز الایمان)

اس آیت کے نزول سے عورتوں کی پارسائی پر جھوٹی جھوٹی باتوں میں فعل فتح کی تہمت لگانے والوں کے منہ پر تالے لگ گئے۔ صرف منہ پر تالا ہی نہ لگایا بلکہ تالا کھولنے والوں کو اسی (۸۰) کوڑے لگانے کی سزا متعین کی گئی۔ جس کو شرعی اصطلاح میں ”حد قذف“ کہا جاتا ہے۔ صرف قذف پر ہی اکتفانہ کیا گیا بلکہ تہمت لگانے والے کو دائیٰ طور پر ”مردود الشہادۃ“، قرار دیا گیا۔ یعنی ہمیشہ کے لئے اس کی ہر گواہی متروک وغیرہ معبر کر دی گئی۔ مذکورہ آیات کے علاوہ کئی آیات جھوٹی تہمت لگانے والوں کی مذمت میں سورہ نور میں نازل ہوئی ہیں۔ جن کا تفصیلی ذکر یہاں نہ کرتے ہوئے صرف اتنا ہی عرض کر دیتا ہوں کہ تہمت لگانے والوں کو سورہ نور میں فاسق، جھوٹا، اس پر اللہ کی لعنت وغیرہ عویدوں سے ڈرایا اور خبر دار کیا گیا ہے۔ اور مردوں کو یہ باور کرایا گیا ہے کہ عورت بھی خدا کی ایک معزز مخلوق ہے۔ اس کو حقیر اور ذلیل مت جانو، اس کو یہ سمجھ کر اس کے کردار پر کچھ اچھا ناترک کر دو، اس کی عزت و آبرو کی نگہبانی کرو، اس کے دامن عصمت کو تہمت والازام سے داغدار کرنے سے باز رہو۔ ورنہ اسی (۸۰) کوڑے، مردود الشہادۃ، فاسق، جھوٹے، اور اللہ کی لعنت کے حقدار جیسی سزا میں بھگتے کے لئے تیار رہو۔ یہی اسلامی تہذیب ہے۔ اس کے دائرے میں رہو اور یہ حکم قیامت تک جاری رہے گا۔

اگر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی براءت حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی طرف سے فوراً فرمادیتے اور وحی کا انتظار نہ فرماتے تو:

- کیا سورہ نور کی دولت سے ہم سرفراز ہوتے؟
- کیا اس میں معاشرے کے نظام کی درستگی کے جو احکامات ہیں وہ ہمیں نصیب ہوتے؟
- عورتوں کی عزت و آبرو کی پاسداری اور پاسبانی کی تعلیم ہم کو حاصل ہوتی؟
- عورتوں کی عصمت اور پاکدامنی کی تا قیامت جو حفاظت کی گئی ہے کیا وہ حاصل ہوتی؟
- تہمت والزم تراشی جیسے فتح و مذموم الطوارکو ترک کرنے کا حوصلہ ملتا؟
- کیا یہ اخلاقی محسن دنیا کے گوشے گوشے میں پہنچتے؟

ان تمام احکامات و وجوہات کی بنابر عالم ما کان و ما کیون، علم غیب جاننے والے، ہر بات سے باخبر، پیارے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے توقف فرمایا کہ سکوت فرمایا۔ اس حکمت عملی کو سمجھنے سے قاصر و عاجز، کو رچشم و کور باطن دور حاضر کے منافقین نے سکوت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے غلط استدلال حاصل کر کے یہ واپسیا مچا رکھا ہے کہ معاذ اللہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو علم غیب نہیں تھا۔

دور حاضر کے منافقین ایک شور یہ بھی چاتے ہیں کہ براءت حضرت عائشہ صدیقہ کے معاملے میں حضور نے عجلت کیوں نہ فرمائی۔ اور اتنی تاخیر کیوں کی؟ اب اسی سوال کو ہم دور حاضر کے منافقین کی جانب لوٹاتے ہیں کہ براءت حضرت عائشہ کے تعلق سے اللہ تعالیٰ نے قرآنی آیات کے نزول میں تاخیر کیوں فرمائی؟ ہے کوئی آپ کے پاس اس کا جواب؟ لیکن محمدہ تعالیٰ اہل سنت و جماعت کے پاس اس کا شافعی و وافی و کافی جواب ہے۔ نزول آیات قرآن کی تاخیر میں بھی کئی حکمتیں ہیں۔ ایک یہ کہ اگر کوئی معاملہ پیش آئے اور فوراً اس کا تدارک کر دیا جائے تو اس معاملہ کی اتنی اہمیت نہیں رہتی۔ فی الفور فرع دفع ہو جانے والا معاملہ

صرف کچھ دنوں تک عوام الناس میں زیر بحث اور موضوع عخن رہتا ہے۔ پھر آہستہ آہستہ لوگ اسے فراموش کر دیتے ہیں۔ اور اس کے اثرات تادیر قائم نہیں رہتے اور نہ ہی اس واقعہ کی سلگینی کا احساس ہوتا ہے۔ دوسری حکمت یہ ہے کہ فی الغور حل شدہ معاملے میں لوگوں کے نظریات و تجھیات بھی کامل طور سے رونما نہیں ہوتے۔ بہت سے لوگوں کے تفکرات اندر ہی اندر دب کر رہ جاتے ہیں۔ ان کو اظہار کرنے کا موقع ہی نہیں ملتا۔ ایسی صورت میں لوگوں کے ذاتی رویہ کا پتہ نہیں لگتا کہ جناب عالیٰ کس جانب ہیں؟ موافقین میں سے ہیں یا مخالفین کے گروہ میں شامل ہیں؟ تاکہ تمیز ہو سکے کہ یہ اپنا ہے یا پر ایا؟

حضرت سیدتنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر لگائی گئی تہمت کا معاملہ کوئی معمولی حادثہ نہ تھا۔ اللہ تعالیٰ کے محبوب عظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زوجہ محترمہ کی عصمت کا معاملہ تھا۔ اور در پردہ قیامت تک آنے والی تمام خواتین کی عزت و آبرو کا معاملہ تھا۔ تہمت کا تعلق کردار سے تھا، پاک دامنی سے تھا، ایک عورت کے لئے اپنی عصمت سے بڑھ کر کوئی چیز عزیز نہیں ہوتی۔ ایک عورت اپنی عصمت کے تحفظ کے لئے دنیا کا سارا عیش و آرام قربان کرنے کے لئے ہمہ وقت مستعد ہوتی ہے۔ اگر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر لگائی گئی تہمت کا معاملہ حضور قدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فوراً رفع دفع فرمادیتے، تو اس سے معاملہ کی اہمیت اور سلگینی کا احساس نہ ہوتا۔ آئئے دن ایسے اہمیات کا اعادہ اور سلسلہ جاری رہتا۔ صرف حضرت عائشہ صدیقہ ہی نہیں بلکہ اور بھی پاک دامن خواتین کے دامن عصمت جھوٹی تہمتوں سے داغدار ہوتے رہتے۔ اور اس کا دامنی طور پر کوئی تدارک نہ ہوتا۔ حضور قدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے معاشرے سے اس قسم کے رذیل افعال کو نیست و نابود فرمانے میں جو کردار ادا فرمایا ہے، وہ پوری دنیا کے لئے ضرب المثل ہے۔ آپ یہ چاہتے تھے کہ الزام تراشی کی عادت قبیحہ کو اس طرح ختم کیا جائے اور ایسے اقدام کئے جائیں کہ کوئی بھی شخص کسی پاک دامن عورت کی

عصمت پر تہمت لگانے سے پہلے اس کے انجام سے باخبر اور خوفزدہ ہو کر اس کے ارتکاب سے تھر تھر کا پنے۔

آج تو میری زوجہ محترمہ کی عصمت کو نشانہ بنایا گیا ہے، کل کسی اور پاک دامن خاتون کی ردائے عصمت کو خبر تہمت سے چاک کیا جائے گا۔ لہذا حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو سبب بنا کر عصمت النساء کے تحفظ کے دامنی اور مستقل اقدام اٹھائے جائیں۔ اسی لئے اس معاملہ کو اتنی زیادہ اہمیت دی گئی اور اہمیت دینے کے لئے ہی اس معاملہ کو اتنا طول دیا گیا۔ طول دینے میں اہم فائدہ یہ بھی حاصل ہوتا ہے کہ سماج کے سب لوگ اس سے واقف ہو جاتے ہیں اور سب لوگوں کی آراء و نظریات معلوم ہو جاتے ہیں تاکہ کل اٹھ کر کوئی یہ نہ کہہ سکے کہ مجھے اس معاملہ کی اطلاع ہی نہ ہوئی، ورنہ میں اپنی رائے اس طرح پیش کرتا۔ توجہ سماج کے سب لوگ اس سے واقف ہو جاتے ہیں اور پھر اس کے بعد اس معاملے کا حل اور فیصلہ ہوتا ہے تو پھر کسی کو غیر مطمئن ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ اور ان سب امور کے حصول کے لئے معاملے کو طول دینا ضروری ہوتا ہے تاکہ کوئی بھی شخص بعد میں اپنی علمی کا اظہار و بہانہ نہ کر سکے۔ لہذا اسی غرض و حکمت کی بنا پر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر لگائی گئی جھوٹی تہمت کے معاملے کو ایک ماہ سے زیادہ مدت تک طول دیا گیا۔

کسی معاملے کو طول دینے سے یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ کون اپنا ہے اور کون پرایا؟ اپنی وفاداری اور جاں ثاری کا دم بھرنے والے کا امتحان ہوتا ہے کہ عین وقت پر کون ثابت قدم رہتا ہے اور کس کے پائے استقلال میں تزلیل آ جاتا ہے؟ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے آزمائش اور امتحان ہوتا ہے کہ کون مخلص ہے اور کون منافق؟ بہت سے لوگوں کی یہ فطرت ہوتی ہے کہ وہ ہمیشہ تذبذب کے شکار رہتے ہیں۔ ان کے عزم و ارادے، فیصلے اور رائے میں اپنا کوئی نظریہ کارگر نہیں ہوتا۔ بلکہ وہ دوسروں پر منحصر ہوتے ہیں۔ ایسے لوگ ماحول

کے پیش نظر جہاں جھکا وہوتا ہے اسی طرف جھکتے ہیں۔ ناقص الرائے اور ناقص اعلق ہونے کی وجہ سے وہ لوگ دوسروں کے فعل و ارتکاب کا اتباع کرتے ہیں۔ ذاتی طور پر کچھ فیصلہ کرنے سے وہ لوگ عاجز و قادر رہتے ہیں۔ ایسے لوگوں میں خود اعتمادی اور خود ارادیت (Self Determination) کا نقداں ہوتا ہے۔ وہ ہمیشہ دوسروں کے ارادوں اور فیصلوں کے محتاج اور مرہون منت ہوتے ہیں۔ اور یہ خصلت اور عادات مذموم و ناپسندیدہ ہے۔ کیوں کہ اس میں خوف و اندیشہ ہوتا ہے کہ آدمی حق و بالطل کافیصلہ کیے بغیر کسی کی دیکھا دیکھی غلط را اختیار کر کے گمراہ نہ ہو جائے۔ ایسے لوگوں کا عام حالت میں پتہ نہیں لگتا بلکہ جب کبھی کوئی سنگین معاملہ ہوتا ہے، تب ان کی ذہنی بے مائیگی کا پتہ چلتا ہے۔ ایسے لوگ ماحول سے متاثر ہو کر ہمیشہ چلتی گاڑی میں چڑھ جانے کی طامع ذہنیت رکھتے ہیں۔ بلکہ اپنے نفع اور لائق کے حصول کی خوکی بناء پر اتنے خود غرض ہوتے ہیں کہ ان آنکھوں کو شرم بھی نہیں آتی، دوستی اور وفاداری کے تمام عہدو پیمان وہ لوگ فراموش کر جاتے ہیں۔ بتقاضہ دوستی و محبت مصیبت کے وقت مدد کرنا وہ بھول جاتے ہیں، مدد کرنا تو درکنار، اٹھے وہ مخالفت کرنے والوں کے زمرے میں اپنی جائے نشست اختیار کر لیتے ہیں۔ ایسے جھوٹے مدعاں دوستی اور سچے وفاداروں کا امتیاز مصیبت کے وقت ہی صحیح طور پر ہوتا ہے۔ عام حالات میں زبانی اقرار محبت و وفاداری تو سب کرتے ہیں لیکن جب موقع آتا ہے تب عاشق صادق سایہ کی طرح ساتھ رہتا ہے اور دھوکے بازار کر سامنے والے کنارے پر چلا جاتا ہے۔ کچھ لوگ اس قسم کے بھی ہوتے ہیں کہ ان کے ظاہری روایہ سے پتہ نہیں چلتا کہ جناب عالیٰ کس فریق سے تعلق رکھتے ہیں؟ لیکن جب موقع آتا ہے تو ایسے لوگ اپنی محبت و عداوت کا اظہار کرنے میں ذرہ برابر کی بھی کاہلی نہیں کرتے۔ تب پتہ چلتا ہے کہ ان کو تو ہم کیا سمجھتے تھے اور یہ کیا نکلے۔ حضرت سید ناعائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر لگائی گئی جھوٹی تہمت کے معاملے کو اتنی لمبی مدت تک طول دینے کے پس پر دہ حکمت ایزدی یہی تھی

کہ لوگوں کا امتحان اور آزمائش ہو جائے اور اس امتحان کے ذریعے لوگوں کا امتیاز بھی ہو جائے۔ فارسین کو حیرت ہو گی کہ منافقین کی باتوں کے جال میں سادہ لوح اور بھولے بھائے مسلمان بھی پھنس گئے تھے اور ان کا شمار بھی اہل افک لیعنی تہمت لگانے والوں میں ہو گیا۔ بڑا ہی عذیز معااملہ تھا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے امتحان و آزمائش کا وقت تھا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ اپنے بندوں کا ایسے موقع پر امتحان لیتا ہے۔ پہلے جب بیت المقدس کو قبلہ بنایا گیا تھا، تب بھی اللہ تعالیٰ نے لوگوں کا امتحان لیا تھا۔ جس کی تفصیل اس آیت میں ہے۔

”وَ مَا جَعَلْنَا الْقُبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقِلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ۔“  
(پارہ ۲، سورہ بقرہ، آیت ۱۳۳)

**ترجمہ:** اور اے محبوب تم پہلے جس قبلہ پر تھے، ہم نے وہ اسی لئے مقرر کیا تھا کہ دیکھیں کون رسول کی پیروی کرتا ہے اور کون اٹھے پاؤں پھر جاتا ہے۔ (کنز الایمان)

اللہ تبارک و تعالیٰ اپنے بندوں کو آزماتا ہے اور ان کا امتحان لیتا ہے۔ جو امتحان میں ناکام ہوتے ہیں ان پر سزا و عتاب فرماتا ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر لگائی گئی تہمت کے معاملے میں اچھوں اچھوں کا امتحان ہو گیا۔ جو سادہ لوح اور بھولے بھائے مسلمان منافقین کے دام فریب میں آ کر اہل افک میں شامل ہو گئے تھے، ان کو حد قذف کی سزا یعنی کہ اسی (۸۰) کوڑے لگوائے گئے۔

اس واقعہ کی وجہ سے قرآن مجید میں آیت تمیم نازل ہوئی جو قیامت تک کے مسلمانوں کے لئے راحت اور آسائش ہے۔

ایک کہاوت ہے کہ ”خدا جب دین لیتا ہے تو عقولیں چھین لیتا ہے“، زمانہ اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے منافقین نے حضرت عائشہ صدیقہ پر جھوٹی تہمت لگا کر شہرت اور غلط پروپیگنڈوں کا بازار تو گرم کر دیا لیکن ان کی عقولوں پر بے وقوفی کے پردے پڑ گئے تھے۔ انہوں

نے یہ بھی نہ سوچا کہ جس شخص کے ساتھ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا نام جوڑ رہے تھے، وہ شخص یعنی حضرت صفوان بن معطل رضی اللہ عنہ سے ایسی حرکت کے صدور کا امکان ہی نہ تھا۔ کیوں کہ حضرت صفوان ”نامرہ“ تھے۔ امام قسطلانی شارح صحیح بخاری فرماتے ہیں کہ یہ بات پا یہ تحقیق کو پہنچ گئی ہے کہ حضرت صفوان رضی اللہ عنہ نا مرد تھے۔ اور ان کا آکلہ تناسل نا کارہ تھا۔ خود حضرت صفوان بن معطل رضی اللہ عنہ نے اپنی نامردی کا اعتراف کرتے ہوئے کہا ہے کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے۔ میں نے کسی عورت کا پردہ نہیں اٹھایا۔ مطلب یہ کہ میں نے کسی بھی عورت کے ساتھ جماع نہیں کیا۔

(مدارج النبوة، شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۲۸۲)

اس سے صاف پتہ چلتا ہے کہ زمانہ اقدس کے منافقین نے جو تہمت لگائی تھی اس میں کتنا دام تھا، زمانہ اقدس کے منافقین کی اتباع میں دور حاضر کے منافقین بھی ایسی بے وقوفی سے لبریز با تیں کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے براءت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اپنی طرف سے نہ ظاہر کی بلکہ وہی آنے کے بعد اعلان براءت کیا۔ ان عقل کے انہوں کو کیا معلوم کہ حضور اقدس جو کچھ فرماتے ہیں وہ اپنی طرف سے نہیں ہوتا بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کے بتانے پر، وہی والہام ہونے پر ہی آپ کلام فرماتے تھے۔ کبھی آپ کی زبان اقدس سے نکلا ہوا کلام بصورت قرآن ہوتا تھا اور کبھی بصورت حدیث۔

قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

”وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْيِ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوْحَى“ (پارہ ۲۷، سورہ الحجم، آیت ۳)

**ترجمہ:** اور کوئی بات اپنی خواہش سے نہیں کرتے۔ وہ تو نہیں مگر جو وہی ان کو کی جاتی ہے۔

(کنز الایمان)

دور حاضر کے منافقین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر لگائی گئی جھوٹی تہمت کے واقعہ کو آڑ بنا کر حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علم غیب کی نفی کی راہ نکالنے کی مضinkle خیز

(50)

ایسا گمادے ان کی والا میں خدا ہمیں  
ڈھونڈھا کرے پر اپنی خبر کو خبر نہ ہو

### حل لغت:

گمانا: کھونا، گم کرنا، آپے میں نہ رہنا۔  
(فیروز الگات، ص ۱۰۶)

گم ہونا: ضائع ہونا، کسی خیال میں محو ہونا، بے خبر ہونا، کسی چیز کا کھوجانا، بدھواں ہونا۔  
(فیروز الگات، ص ۱۰۶)

ولا: محبت، الفت، دوستی، پے در پے کسی کام کا کرنا۔  
(فیروز الگات، ص ۱۲۵) ☆☆ لغات کشوری، ص ۷۰ ☆☆ کریم الگات، ص ۱۹۳)

خبر: اطلاع، آگئی، واقفیت، پیغام، سندیسا، افواہ، حدیث نبوی، پتہ، نشان، سراغ،  
ہوش، سدھ بده، حال، سناؤنی، موت کی اطلاع، کسی کی بات سننا۔  
(فیروز الگات، ص ۵۸۲) ☆☆ لغات کشوری، ص ۲۵۲ ☆☆ کریم الگات، ص ۲۶)

ڈھونڈھنا: تلاش کرنا، کھونج لگانا، پتہ لگانا۔  
(فیروز الگات، ص ۶۸۶)  
دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”خبر“ ہے اس کا مطلب ”ہوش“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”خبر“ ہے اس کا مطلب ”پتہ“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و

باتیں کر کے خود مضمکہ خیز بنتے ہیں۔ عداوت و بعض نبی میں اپنے ڈھنی اختراع کی بے تکی اور  
بے جا باتیں اپنی ناپاک زبان سے کہہ کر اپنی بے راہ روی کا ثبوت دیتے ہیں۔ حالاں کہ حضور  
قدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علم غیب کے اثبات میں آیات قرآن، دفاتر احادیث اور اقوال  
انہمہ دین اتنی کثیر و دافر تعداد میں شاہد و عادل ہیں کہ کئی صحنیم کتب مرتب ہو سکتی ہیں۔

امام اہل سنت، مجدد دین و ملت، امام احمد رضا محقق بریلوی اس پورے واقعے کی  
عکاسی اپنے اس شعر میں یوں کرتے ہیں۔

یعنی ہے سورہ نور جن کی گواہ  
ان کی پر نور صورت پہ لاکھوں سلام  
یعنی امام اہل سنت ام المؤمنین حضرت عائشہ کی بارگاہ میں خراج عقیدت پیش کر  
رہے ہیں کہ وہ ایسی پاک دامن اور عصمت و عفت ماب تھیں کہ ان محسان کی وجہ سے ان کی  
صورت نورانی تھی ”ان کی پر نور صورت پہ لاکھوں سلام“ اور یہ حقیقت ہے کہ پاک دامن اور  
نیک کردار کے چہرے پر ہی نور ہوتا ہے۔ بد عقیدہ اور بد عمل کے چہرے پر نور نہیں ہوتا بلکہ  
سیاہی اور کاک ہوتی ہے۔ ان کا چہرہ دیکھنے میں بھی مکروہ محسوس ہوتا ہے۔

اللہ تعالیٰ اپنے حبیب اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صدقے میں ہر سنی مسلمان کو  
انبیاء کرام علیہم السلام کی سچی عظمت و محبت عطا فرمائے اور انبیاء کرام کی  
مقدس اذواج کی تعظیم و تکریم کا جذبہ عطا فرمائے۔ اور ان کی جناب میں نازیبا و ناشائستہ الفاظ  
بولنے سے محفوظ و مامون رکھے۔ آمین۔ یا رب العالمین۔



مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ اپنی بے پناہ محبت کے کیف و سرور میں سرشار ہو کر اس عشق کی اعلیٰ منزل، فنا فی الرسول کے حصول کی تمنا کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ خدا نے تعالیٰ اپنے فضل و کرم اور لطف و عنایت سے اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ”ولا“، یعنی الفت و محبت میں ہمیں ایسا گم کردے کہ پھر ہم ایسے کھو جائیں کہ ہماری خبر کو خبر نہ ہو۔ مصرع ثانی بہت ہی غور طلب ہے اس کو حل کرنا مجھے جیسے بے علم اور ناکارے کی بساط و رسائی سے دور ہے۔ پھر بھی یہ شعر جس مقدس ذات گرامی کی مدح و ثناء میں لکھا گیا ہے اور جس ولوں سے لکھا ہے اس عاشق صادق کے فیض و عطا اور نگاہ توجہ کے طفیل اس شعر کو حل کرنے کی جرأت کرتا ہوں، مصرع ثانی کے الفاظ ہیں کہ ”ڈھونڈھا کرے پر اپنی خبر کو خبر نہ ہو“، یعنی ہماری تلاش کرے، لیکن اپنی خبر کو بھی خبر نہ ہو۔ یہاں پر ڈھونڈھا کرے کا جملہ غور و فکر کا طالب ہے۔ ڈھونڈھا کرے یعنی تلاش کیا کرے، مگر کون تلاش کرے؟ یہاں ایک معہد ہے کیوں کہ اس کے بعد کا جملہ ”خبر کو خبر نہ ہو“ ہے۔ ابھی تو خبر کے دوالگ الگ معنی ہم وہی اخذ کریں جو حل لغت کے کالم میں درج ہیں یعنی ڈھونڈھا کرے لیکن ہمارے ہوش یعنی ہماری سدھ بدھ کو ہی ہمارا پتہ معلوم نہ ہو لیکن پھر بھی ”ڈھونڈھا کرے“ والا مسئلہ ابھی بھی کھڑا ہے کہ اس عالم میں کہ جب ہماری سدھ بدھ ہی کو ہمارا پتہ معلوم نہ ہو، تو اس وقت ڈھونڈھنے کی زحمت گوارا کرنے والا کون ہے؟ بعض حضرات کی رائے یہ ہے کہ ڈھونڈھنے کا کام خبر کا ہے۔ یعنی خبر (ہوش) ہم کو ڈھونڈھنے لیکن خبر کو ہی خبر (پتہ) نہ ہو، یعنی ڈھونڈھنے والی بھی خبر اور ڈھونڈھنے کے نتیجے میں لاعلم رہنے والی بھی خبر یہ تشریح میرے کچھ مندرجہ و معظم نے کی ہے۔ راقم الحروف ان کا ادنیٰ خادم اور غلام ہونے کی حیثیت سے ان کی عظمت و بزرگی کا بعد احترام قائل ہے۔ لیکن حضرت رضا بریلوی کے اس شعر کی تشریح جوانہوں نے کی ہے راقم الحروف متفق نہیں۔ کیوں کہ اس مصرع کے وسط میں ”اپنی“ کا لفظ ہے۔ یعنی ”ہماری“ اور اگر ڈھونڈھنے والے کا منصب خبر کو عطا کیا جائے تو یہاں اپنی کا لفظ نہ ہوتا بلکہ خود کا لفظ ہوتا۔ اور معنی یہ ہوتے کہ خبر ڈھونڈھنے لیکن خود خبر کو خبر نہ

ہو۔ لیکن اس شعر میں خود کا نہیں بلکہ ”اپنی“ کا لفظ ہے۔ اور اب معنی یہ ہوئے کہ ڈھونڈھا کرے (کون؟ یہ بعد میں حل کرتے ہیں) لیکن ڈھونڈھنے کے باوجود اس کو ہمارا پتہ نہ چلے اور یہ معنی کچھ ٹھیک بھی معلوم ہوتا ہے۔ لہذا رقم الحروف اپنی ناقص رائے، کم فہمی، کم بخناقتی، کم ظرفی، کم مالگی اور بے علمی کا اعتراف کرتے ہوئے عرض کرتا ہے کہ اس شعر میں ڈھونڈھنے والے سے مراد زمانہ ہے۔ اور یہ ایک حقیقت ہے۔ بارہا کا مشاہدہ ہے اور واقعات و حوادث اس کے گواہ عادل ہیں۔ کہ عشق میں جب انسان فناستیت کی منزل پر پہنچتا ہے تو اس عاشق کے کرب و اضطراب کو ایک سکون و راحت کی کیفیت حاصل ہوتی ہے۔ کیوں کہ عشق کی ابتدائی منزل سے اب تک اس نے زمانے کے ظلم و ستم کو برداشت کرتے ہوئے بھی عشق میں اپنی ثبات قدمی کا ثبوت دیا ہے۔ مسلسل کیے جانے والے مظالم کو جھیل جھیل کر اس کا دل چھلنی ہو چکا ہے۔ وہ صرف اس امید میں ظلم و ستم برداشت کرتا ہے کہ ایک نہ ایک دن وہ ضرور اپنی منزل مقصود کو پالے گا۔ وہ فراق محبوب میں بے قرار ہوتا ہے وہ محبوب کے لئے ترپتا ہے اور ایک ان کی کیفیت سے دوچار ہوتا ہے۔ زمانے کے لوگ اس کی قابل رحم حالت پر ترس کھانے کے بجائے اپنی ترش روئی میں اور اضافہ کر دیتے ہیں۔ اور اس عاشق کو دیوانہ اور پاگل ثابت کر دیتے ہیں۔ وہ عاشق زمانے کی نگاہوں میں تو دیوانہ ہوتا ہے لیکن باعتبار فہم عشق وہ بہت ہی فرزانہ ہوتا ہے۔ زمانے والوں کے رویے کو وہ اچھی طرح سمجھتا ہے۔ زمانے کی بے دردی و بے قدری اور بے مردی سے اچھی طرح واقف ہوتا ہے۔ اس میں اتنی صلاحیت و طاقت بھی ہوتی ہے کہ وہ زمانے والوں کو دندان شکن جواب دے کر ساکت بھی کر دے۔ لیکن وہ اپنا وقت ضائع کرنا نہیں چاہتا۔ کیوں کہ اس کی منزل مقصود کی مسافت بہت طویل ہے۔ جو اسے جلد از جلد طے کرنی ہے۔ لہذا وہ زمانے والوں سے بے اعتمانی، بے خبری اور بے رخی اختیار کر کے اپنی دھن میں مست رہ کر زمانے والوں سے مطلقاً بے التفاسی اپنالیتا ہے۔ اور شوق وصال حبیب کی آزو کو زیادہ تیز کر کے اپنی راہ میں آگے بڑھتا ہے۔ اور ایک وقت وہ آتا ہے کہ وہ

(51)

اے مدیعو! خاک کو تم خاک نہ سمجھے  
اس خاک میں مدفون شہ بٹھا ہے ہمارا

**حل لغت:****مدیعو:** دعویٰ کرنے والا، ناشی، دعوے دار، رقیب، حریف، سائل، غیر، مستغیث۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۲۰ ☆ لغات کشوری، ص ۲۸۰)

**خاک:** مٹی، دھول، زمین، کچھ، ذرا، کچھ نہیں، بالکل نہیں، کیوں کر، کس طرح، را کہ، خمیر، سرشت، دھرتی۔ (فیروز اللغات، ص ۱۲۲۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۲۹ ☆ کریم اللغات، ص ۲۱)**مدفون:** دفن کیا ہوا، گڑا ہوا، پوشیدہ، مخفی۔ (فیروز اللغات، ص ۱۲۲۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۸۱)**بٹھا:** لغوی معنی فراخ اور کشادہ زمین، مراد کہ معظمه۔ (فیروز اللغات، ص ۲۰۵)**پہلے** مصرع میں شروع میں جو لفظ ”خاک“ ہے اس کا مطلب ”مٹی“ ہے۔  
پہلے مصرع میں بعد میں جو لفظ ”خاک“ ہے اس کا مطلب ”بالکل نہیں“ ہے۔

دوسرا مصرع میں جو لفظ ”خاک“ ہے اس کا مطلب ”زمین“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان سرز میں مدینہ منورہ اور خصوصاً وہ خطہ زمین کہ جہاں پر گندب خضری کی چھاؤں میں حضور اکرم شہنشاہ کو نین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مزار اقدس ہے اس کا تذکرہ فرمائے ہیں۔ اس شعر کے مصرع اول میں

اپنے مقصد اور اپنی مراد کو حاصل کر لیتا ہے۔ تب وہ اپنے مقصد کے حصول کے نشاط و انبساط کے کیف میں سرشار ہو کر دنیا و ما فیہا سے علیحدگی اختیار کر لیتا ہے۔ دنیا والوں کے ماضی میں کیے ہوئے سلوک اسے یاد ہوتے ہیں۔ لیکن وہ انتقام سے پرے ہو کر دنیا والوں سے ہی بیگانگی اپنالیتا ہے جب وہ تمکیل و حصول درجات کے بعد دنیا سے او جھل ہو جاتا ہے اور دنیا کو پہنچ لگتا ہے کہ جس کو ڈھونڈھنے دوڑتی ہے لیکن وہ عاشق اب ہاتھ کھاں آتا ہے۔ اس کی تو یہ کیفیت ہوتی ہے کہ بقول حضرت رضا:

جس کو ان کے مکان کا پتہ مل گیا  
بے نشان بے نشان بے نشان ہو گیا  
وہ عاشق صادق اپنے آقا و مولیٰ کے عشق میں محو فنا ہو کر دنیا سے ایسا گم ہوتا ہے کہ  
دنیا والے اس کو ڈھونڈھنے کے لئے مارے مارے پھرتے ہیں لیکن کسی کو بھی اس کی خبر (پتہ) نہیں لگتی۔ اور یہی مطلب حضرت رضا بریلوی کے اس شعر کا ہے کہ ڈھونڈھا کرے پر اپنی خبر کو خبر نہ ہو۔ یعنی جو عشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں گم ہوتا ہے اس کو دنیا کتنا ہی ڈھونڈھنے مگر اس کے سراغ کا پتہ نہیں لگتا۔ فنا فی الرسول کی منزل تک پہنچنے والے عشقان صادقین دنیا سے قطع تعلق ہو کر بحر عشق میں غوطہ زن ہو کر دنیا سے اس طرح پوشیدہ ہوتے ہیں کہ دنیا والے کاف افسوس ملتے رہ جاتے ہیں۔ تفصیل کے لئے شعر نمبر 38

یاد رخ میں آہیں کر کے بن میں میں رویا آئی بہار  
کامطالعہ کریں۔



لفظ خاک کا دو مرتبہ استعمال اور مصرع ثانی میں لفظ خاک کا ایک مرتبہ استعمال یعنی کل تین مرتبہ لفظ ”خاک“ کا استعمال کیا گیا ہے۔ تینوں لفظ خاک حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں۔ لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے جدا ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کے اعتبار سے صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی ان لوگوں کو لکارتے ہیں جو مدینہ شریف کی عظمت کے قائل نہیں۔ ان منکرین عظمت مدینہ کو حضرت رضا بریلوی خواب غفلت سے بیدا کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اے مدیعو! سرز میں مدینہ طیبہ کو تم بالکل نہیں سمجھ سکے۔ ارے یہاں کی زمین کی خاک (مٹی) میں تو وہ ذات گرامی آرام فرمائے جو شہ بطنی یعنی کہ مکہ عظمہ کا بھی بادشاہ ہے۔

موجودہ پر فتن دور میں منافقین وہابی، نجدی، اپنے نفاق کا اظہار کرتے ہوئے لوگوں کے دلوں سے مدینہ طیبہ کی محبت کم کرنے کے لئے ایسا پروپگنڈہ کرتے ہیں کہ مدینہ شریف کی عظمت وہ نہیں جو آج تک سننے میں آتی تھی (معاذ اللہ) نقیر زیارت حر میں شریفین کے لئے گیا ہوا تھا جدہ کے ہوائی اڈے پر اس قسم کے پرچے اور کتابچے تقسیم ہوتے تھے کہ ”من رَازَ قَبْرِيَ وَجَبَتُ لَهُ شَفَاعَتِي“، یعنی جس نے میری قبر کی زیارت کی اس کے لئے میری شفاعت واجب ہو گئی۔ یہ حدیث ضعیف ہے اور قابل عمل نہیں۔ سعودی عربیہ کی نجدی وہابی حکومت گاہے بہ گاہے تنقیص رسالت کی ایسی سازشیں کرتی رہتی ہے۔ بلکہ ہندوستان اور پاکستان کے کچھ وہابی ایجنسیت بھی جہاں کرام کو بہ کانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اور مدینہ شریف جانے سے روکتے ہیں۔ ان کو چشم و کور باطن کو کیا معلوم کہ مدینہ طیبہ میں وہ ذات گرامی آرام فرمائے کہ جن کے طفیل یہ کائنات وجود میں آتی ہے۔ بلکہ مکہ عظمہ اور خانہ کعبہ کا وجود بھی انھیں کام رہوں منت ہے۔ مدینہ طیبہ جانے سے روکنے والے چاہے جتنی کوشش کریں لیکن نبی کے

دیوانے کسی کے روکے نہیں رکتے۔ ایک عاشق کے لئے مدینہ طیبہ کا نہات کی سب سے بہترین جگہ ہے۔ بلکہ عاشق صادق تو مدینہ طیبہ کو جنت پر بھی ترجیح دیتا ہے۔ بقول حضرت رضا:

طیبہ سے ہم آئے ہیں کہنے تو جناں والو!  
کیا دیکھ کے جیتا ہے جو وال سے یہاں آیا

مدینہ طیبہ کی عظمت کا صحیح احساس اسے ہی ہو سکتا ہے جس کا دل عشق رسول کا گنجینہ ہو۔ عام طور سے لوگوں میں یہ عنوان اکثر زیر بحث ہوتا ہے کہ مکہ عظمہ افضل ہے یا مدینہ طیبہ؟ اس میں ملت اسلامیہ کے ائمہ کرام کے مختلف اقوال ہیں جن کا ماحصل یہ ہے کہ:  
• وہ مقام کہ جو اعضاۓ شریفہ سید کائنات حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو موضع شریف سے ملائے ہوئے ہے۔ وہ جگہ تمام اجزاء زمین سے افضل، یہاں تک کہ خاتمة کعبہ تمام سموات حتیٰ کہ عرش سے بھی افضل ہے۔

(جذب القلوب الی دیار الحبوب، از شیخ عبدالحق محدث دہلوی، اردو ترجمہ، ص ۱۲)

امیر المؤمنین سیدنا عمر فاروق عظم، حضرت عبد اللہ بن زبیر و نیز دیگر اصحاب کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین مدینہ منورہ کو مکہ عظمہ پر فضیلت دیتے ہیں۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ حضور اقدس سید المرسلین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو مدینہ منورہ سے جتنی زیادہ محبت ہے اتنی کسی شہر سے نہیں۔ اسی میں آپ نے اقامت فرمائی اور یہیں سے آپ نے فتوحات عظیمہ حاصل کیں۔ مدینہ منورہ اسلام کی قوت، دین کی نشر و اشاعت، تمام اول و آخر خیر و برکات کا سر چشمہ اور جملہ کمالات ظاہر و باطن کا معدن اور سعادت عظمی اور نعمت کبریٰ کا مبدأ ہے۔

مدینہ منورہ کی فضیلت کی ایک خاص وجہ یہ بھی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مزار شریف مدینہ میں ہے۔ اور متعدد احادیث صحیحہ میں وارد ہے کہ ہر نفس کی پیدائش اسی مٹی سے ہے جہاں وہ دفن ہوتا ہے۔ اس سے یہ ثابت ہوا کہ پیدائش پاک حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی مدینہ منورہ کی ہی مقدس مٹی سے ہے۔

(52)

جلی جلی بو سے اس کی پیدا ہے سوزش عشق چشم والا  
کتاب آہومیں بھی نہ پایا مزہ جو دل کے کتاب میں ہے

حل لغت:

جلی: جلا کی تانیث، جلا ہوا، تنگ آیا ہوا، غصہ کی حالت میں۔ (فیروز اللغات، ص ۳۶۶)

روشن، واضح، ظاہر، موٹا کھا ہوا، آشکارا، کاتبوں کی اصطلاح میں موٹا خطا۔ (فیروز اللغات، ص ۳۶۹)

سوزش: جلن، کھولن، درد، تکلیف۔

(فیروز اللغات، ص ۸۲۰) ☆ لغات کشوری، ص ۴۰۰ ☆ کریم اللغات، ص ۹۲)

عشق: محبت، فریشگی، پریم، چاہ، شوق، خواہش، عادت، لت، سلام رخصت، کسی شے کو نہایت دوست رکھنا، بہت محبت کرنا، ایک قسم کا جنون۔

(فیروز اللغات، ص ۷۸۷) ☆ لغات کشوری، ص ۳۹۲ ☆ کریم اللغات، ص ۱۰)

چشم: آنکھ، دیدہ، نین، عین، آس، امید، کنایہ ہے کسی کے سوال کے قبول کرنے سے، چشم خم، امید، توقع، نام ایک دوا کا جس کو چاکسو کہتے ہیں۔

(فیروز اللغات، ص ۵۲۹) ☆ لغات کشوری، ص ۲۱۳ ☆ کریم اللغات، ص ۵۲)

والا: بلند، عالی، اوپنجا، ذی عزت، بزرگ، بلند مرتبہ، ایک قسم کا باریک ریشمی کپڑا۔

(فیروز اللغات، ص ۱۹۰۳) ☆ لغات کشوری، ص ۹۹ ☆ کریم اللغات، ص ۱۹۰)

کتاب: سخن پر چڑھا کر کوئلوں پر بھنا ہوا قیمه یا گوشت کا مکڑا، گھی وغیرہ میں تلی ہوئی قیمتی کی کٹیاں، سوتختہ، جلا ہوا، بھونا ہوا، بریان۔

(فیروز اللغات، ص ۹۸۶) ☆ لغات کشوری، ص ۵۸۰ ☆ کریم اللغات، ص ۱۲۷)

● طبرانی نے نجم کبیر میں حضرت رافع بن خدج رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے: وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے سنا آپ نے فرمایا کہ ”المَدِینَةُ خَيْرٌ مِنْ مَكَّةَ“، یعنی مدینہ افضل ہے مکہ سے۔ (جذب القلوب، ص ۷۱)

● مدینہ منورہ کے افضل ہونے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جس کو حاکم نے اپنی متدرک میں روایت کیا ہے کہ جب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہجرت کا ارادہ کیا۔ تو فرماتے ہیں کہ ”اللَّهُمَّ إِنَّكَ أَخْرَجْتَنِي مِنْ أَحَبِّ الْبِقَاعِ إِلَىٰ فَأَسْكِنِنِي فِي أَحَبِّ الْبِقَاعِ إِلَيْكَ“، یعنی اے اللہ اگر تو مجھ کو اس جگہ سے جو میرے نزدیک محبوب ترین مقامات میں سے ہے، باہر لاتا ہے تو میری سکونت ایسی جگہ میں کر جو تیرے نزدیک تمام مقامات میں محبوب ترین ہو۔ چنانچہ دعا کے مستجاب ہونے کے بعد یہ مقام یعنی مدینہ منورہ اللہ اور اس کے رسول کے نزدیک محبوب ترین مقامات میں سے ہو گیا۔ اور اسی وجہ سے فتح مکہ کے بعد حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مکہ معظمه کی طرف عوًد نہیں فرمایا۔ اور مدینہ منورہ میں ہی قیام کرنے پر استقامت فرمائی۔

● جب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کسی سفر سے واپس تشریف لاتے تھے، اور جب مدینہ کے قریب پہنچتے تو اپنی سواری کو حرکت دے کر اور تیز کر دیتے تھے اور یہ اس لئے تھا کہ آپ وفور شوق سے بے چین ہو جاتے تھے کہ کسی طرح جلد از جلد مدینہ میں داخل ہو جائیں آپ کا قلب مبارک یہاں پہنچ کر سکون پاتا تھا۔ شانہ مبارک سے چادر بھی نہ اتارتے اور فرماتے تھے کہ ”یہ ہوا میں طیبہ یعنی اچھی ہیں۔“ (جذب القلوب، ص ۲۱)



آہو: هرن، مرگ، عیب، نقص۔

(فیروز الگات، ص ۲۶۲☆☆ لغات کشوری، ص ۲۷۴☆☆ کریم الگات، ص ۱۹)

مزہ: ذائقہ، سواد، چاٹ، لذت، لطف، فرحت، محبت، اخلاص، حظر، چسکا، خوشی، عیش، عشرت، جوین، شباب، لٹ، عادات، حالت، کیفیت، سیر، تماشا، گت، درجہ، سزا، جزا، تعزیر۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۳۹☆☆ لغات کشوری، ص ۲۹۷☆☆ کریم الگات، ص ۱۵۲) بُون: بُاس، مہک، خوشبو، بدبو، خبر، راز، شان، اثر، شک کی جگہ۔ (فیروز الگات، ص ۲۲۱)

پہلے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”جلی“ ہے اس کا مطلب ” واضح“ ہے  
پہلے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”جلی“ ہے اس کا مطلب ” جلا ہوا“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”کتاب“ ہے اس کا مطلب ”کتاب“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”کتاب“ ہے اس کا مطلب ” سوختہ“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان عشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جذبہ کو اجاگر کرتے ہوئے ایک عاشق صادق کی دلی کیفیت کا اظہار کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بھرجنی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں جو دل جلی ( واضح ) طور پر جل جاتا ہے۔ یعنی جلی ( جلا ہوا ) ہوتا ہے اس دل کے جلنے سے ایک بوکلتی ہے۔ اور ظاہر ہے کہ کسی جلی ہوئی چیز سے بوکلتی ہے تو وہ دھویں کی شکل میں ہوتی ہے۔ یعنی اس جلی ہوئی چیز سے دھوائی ہے اور اس چیز کی خاصیت کے موافق اس میں ہوتی ہے۔ اور وہ بوسیدھی آنکھ پر اڑ کرتی ہے اور بودار دھویں کی وجہ سے ” سوژش چشم“، یعنی آنکھ میں جلن پیدا ہوتی ہے۔ یہاں تک

مصروع اول کا معنی ذہن نشیں کرتے ہوئے اب دوسرے مصروع کے ساتھ اس کا ربط و تعلق دیکھیں۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ جلی ہوئی چیز سے جو دھوائی ہو کے ہمراہ اٹھتا ہے وہ دھوائی آنکھ میں جلن پیدا کرتا ہے۔ لیکن ایک عاشق کے سامنے دو مرحلے ہیں ایک تو یہ ہے کہ کتاب آہو یعنی ہرن کے گوشت کے کتاب سے دھوائی اٹھتا ہے، اور ایک عاشق کا جب دل جلتا ہے۔ تب بھی دھوائی اٹھتا ہے، دونوں دھوئیں آنکھ میں جلن پیدا کرتے ہیں لیکن دل کے جلنے سے اٹھنے والے دھوئیں میں جو لطف و مزہ ہے وہ مزہ ہرن کے کتاب سے اٹھنے والے دھوئیں میں نہیں ہے۔

اس شعر میں لفظ ”جلی“ اور لفظ ”کتاب“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ دونوں لفظ ”جلی“ اور دونوں لفظ ”کتاب“ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے مختلف ہیں۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”جلی“ ہے وہ روشن اور واضح کے معنی میں ہے۔ اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”جلی“ ہے وہ جلا کی تائیش ہے۔ جس کا مطلب ہے جلا ہوا یا سوختہ، اسی طرح پہلی مرتبہ جو لفظ ”کتاب“ ہے اس کا مطلب ہے کتاب یعنی گوشت یا قیمة کا بھونایا تلا ہوا ٹکڑا یا ٹکلیہ، اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”کتاب“ ہے اس کا مطلب سوختہ یا جلا ہوا۔ اس اعتبار سے اس شعر میں فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کی دو تجھیسات ہیں۔ پہلی تجھیں جلی اور جلی کی، دوسری تجھیں کتاب اور کتاب کی۔

اس شعر میں مصروع اول کی ابتداء میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ” جلی جلی اس کی بو سے پیدا“ کا جملہ استعمال فرمایا ہے۔ جلی جلی یعنی واضح طور پر جلا ہوا۔ یعنی اس کا جلنا کسی پر پرشیدہ نہیں بلکہ عیاں ہے۔ جیسے کہ کتاب کی ٹکلیہ، کتاب بنانے کی ترکیب یہ ہے کہ گوشت کے ٹکڑے کو آٹے وغیرہ کے ساتھ قیمه ملا کر اس کی لمبی ٹکلیاں بنانے کا راس کو سخن پر

چڑھاتے ہیں۔ پھر اس سخن کو کوئلوں کی آگ پر رکھتے ہیں۔ کوئلوں کی آگ کی حرارت سے وہ گوشت کاٹلڑا یا قیمه آہستہ بھنتا جلتا ہے۔ اس گوشت کے کٹلڑے میں جو پانی یادگیر قیق اجزا ہوتے ہیں۔ وہ آگ کی وجہ سے جلتے ہیں۔ اور اس کے نتیجے میں کباب سے دھواں اٹھتا ہے جب کباب بنایا جاتا ہے تب دھواں پانی و دیگر قیق اشیاء و اجزاء اس وقت تک نکلتا ہے جب تک اس گوشت یا قیمے میں وہ اجزاء باقی ہوتے ہیں۔ جب کباب بنانے کی ابتداء ہوتی ہے تب وہ گوشت کاٹلڑا یا قیمه سرخ رنگ کا ہوتا ہے لیکن بالکل پک جانے کے بعد جب وہ کباب کی صورت اختیار کرتا ہے تب اس کا رنگ سیاہ ہو جاتا ہے۔ کباب کو دیکھ کر ہر شخص اس بات پر اعتماد کرتا ہے کہ یہ جلا ہوا گوشت کاٹلڑا یا قیمہ ہے۔ گوشت کو کباب کی صورت اختیار کرنے کے لئے جانا لازمی ہے۔ بلکہ جلنے کی وجہ سے ہی اس کو کباب کہا جاتا ہے۔ تو حضرت رضا بریلوی کے شعر کے ابترائی الفاظ ”جلی جلی“، کے معنی اب ہماری فہم و عقل میں آرہے ہیں۔ اسی لئے اگر کوئی باور پی کوئی چیز پکاتے وقت غفلت برتے اور وہ چیز جل کر سیاہ ہو جائے تو عوامی اصطلاح میں یہی کہا جاتا ہے کہ جلا کر کباب بنادیا۔ یہاں تک تو کباب کے جلنے کی گفتگو ہوئی۔ اب ہم دل جلنے کی بات کرتے ہیں۔

انسان کے جسم میں ایک گوشت کا لوٹھڑا ہے جس کا نام دل ہے یہ جناب دل صاحب بہت ہی جذبائی ہوتے ہیں۔ دل پر اثرات بہت جلد نمایاں ہوتے ہیں۔ کسی سے عشق ہو گیا، تو دل ہر وقت اس کی یاد و فرقہ میں ٹرپتیا ہے۔ اور ٹرپ ٹرپ کراپنے محبوب کے تصور میں آہ و بکا کرتا ہے۔ یہ ٹرپ آہستہ بڑھتی جاتی ہے اور دل کو جلاتی رہتی ہے اور ایک وقت ایسا آتا ہے کہ عاشق کا دل بھی سوزش عشق میں جل کر کباب ہو جاتا ہے۔ اس کے عشق کے سوز و گماز کی داستان دور تک پھیلتی ہے اور عالم یہ ہوتا ہے کہ اس کے دل کے جلنے کا حال سب کو معلوم ہوتا ہے۔ ایسے شخص کو لوگ ”دل جلا“ کہتے ہیں، یا ایسے شخص کے لئے کہا جاتا ہے کہ عشق میں

اس کا دل جل کر کباب ہو گیا ہے۔ دل جلا، اور دل جل کر کباب ہونا، یہ اردو زبان میں محاورہ کے طور پر استعمال ہوتا ہے۔ (فیروز للغات، ص ۲۳۵)

الخصر! کباب بھی جلتا ہے، دونوں کے جلنے سے دھواں اٹھتا ہے اور دھواں آنکھوں میں ”سوش“، یعنی جلن پیدا کرتا ہے۔ اور جب آنکھ میں جلن پیدا ہوتی ہے تو آنکھ سے آنسو بہتے ہیں۔ جہاں کباب بنایا اور فروخت کیا جاتا ہے اس جگہ کباب خریدنے والا تھوڑی دیر کھڑا رہے گا۔ تو دھویں کے اثر سے اس کی آنکھوں میں جلن محسوس ہوگی۔ اور اس کی آنکھیں اشکبار ہو جائیں گی۔ مثلاً: پیاز کا ٹٹے وقت، یا سرخ مرچ پیتے وقت آنکھوں میں جلن بھی ہوتی ہے اور آنسو بھی ٹکنے لگتے ہیں۔ نتیجہ یہ نکلا کہ جب آنکھوں میں جلن ہوتی ہے تو ہی آنسو نکلتے ہیں اور جب جلن نہیں ہوتی تو آنسو نہیں ٹکتے۔ مثال کے طور پر آنکھ میں تیز سرمه لگایا اور سرمه جلن پیدا کرنے کی خاصیت رکھتا ہے تو سرمه لگاتے ہی آنکھ میں ایک عجیب قسم کی جلن پیدا ہوگی اور فوراً آنکھیں روایا ہو جاتی ہیں۔ لیکن اگر سرمه ٹھنڈا ہے اور اس کے لگانے سے آنکھ میں کسی قسم کی جلن نہیں ہوتی تو آنکھ سے آنسو بھی نہیں نکلتے۔ لیکن جب آنکھ سے آنسو نکلا بند ہو جاتا ہے اور آنسوؤں کا سلسلہ ختم ہو جاتا ہے تو تھوڑی دیر کے بعد آنکھوں میں قدرتی طور پر ایک ٹھنڈک محسوس ہوتی ہے۔ اور وہ ٹھنڈک اتنی دل کش ہوتی ہے کہ تھوڑی دیر پہلے محسوس کی ہوئی جلن اور اس کی اذیت فراموش ہو جاتی ہے اور اب ٹھنڈک سے ایک عجیب کیف و سرور حاصل ہوتا ہے۔ اب حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کے مصرع ثانی پر آئیے۔ آپ فرماتے ہیں کہ:

کباب آہو میں بھی نہ پایا مزہ جو دل کے کباب میں ہے  
یعنی کباب کے جلنے اور دل کے جلنے، دونوں کیفیتوں میں دھواں اٹھتا ہے اور آنکھ سے آنسو نکلتے ہیں۔ لیکن جو دل کے جلنے سے آنسو نکلتے ہیں اس میں وہ مزہ ہوتا ہے کہ ایسا مزہ

ہے اس دھویں سے آنکھوں کی جلن بھریار میں مزید بڑھتی ہے اور یادِ محبوب میں آنکھوں سے آنسوؤں کی برسات جاری رہتی ہے۔ یہی فرق ہے کتاب آہو اور کتاب دل میں۔ عشق نبی اور فرق نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں پشمائن گوہر بار کو جو لطف ولذت حاصل ہوتی ہے۔ وہ کتاب آہو کے دھویں میں نہ ہونے والی آنکھ کو بھی بھی حاصل نہیں ہو سکتی۔ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین سے لے کرتا دم تحریر لاکھوں کروڑوں بلکہ بے شمار عشق نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں اپنے دل کو جلانے والے آئے اور تا قیام قیامت آتے رہیں گے۔ ان حضرات کے عشق کی داستانیں کتب سیر و تاریخ میں طلائی حروف سے مرقوم ہیں۔ عشق نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں دل کو جلا کر کتاب بنانے والے ہر دور میں ہوئے اور ہوں گے۔

حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بے پناہ محبت اور غاییت درجہ کا عشق تھا۔ حضور کی جدائی بالکل برداشت نہ کر سکتے تھے۔ ایک مرتبہ اسی کیفیت کی وجہ سے صبر نہ ہو سکا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں اسی حال میں حاضر ہوئے ان کا رنگ و روپ اڑا ہوا تھا۔ حالت شکستہ اور پر اگنہ تھی۔ چہرے پر رنج و غم کے آثار نمایاں تھے۔ اس پر ان سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کیا حالیہ بنا رکھا ہے؟ تمہارا رنگ ہی فقہ ہے۔ عرض کیا یا رسول اللہ! نہ تو مجھے بیماری ہے اور نہ ہی کوئی درد، بجز، اس کے کہ میں جب جمال جہاں آ را کوئیں دیکھتا تو متھش اور پر پیشان ہو جاتا ہوں۔ اور مجھ پر شدید وحشت طاری ہو جاتی ہے۔ جب تک میں آپ کی بارگاہ میں حاضر ہو کر جمال جہاں آ را سے فیض یا ب نہیں ہو جاتا سکون نہیں پاتا۔ اس سے پہلے میں آخرت کے بارے میں سوچ رہا تھا اور ڈر رہا تھا کہ میں وہاں آپ کی کہاں زیارت کر سکوں گا؟ اس لئے کہ آپ تو انیماۓ کرام علیہم الصلاۃ والسلام کے ساتھ مقام اعلیٰ میں ہوں گے۔ اور اگر میں جنت میں داخل بھی کیا گیا تو میرا مقام آپ کے درجہ رفیعہ کے مقابلہ میں کہیں زیادہ بیچا ہو گا اور اگر جنت میں داخل نہ کیا گیا تو حضور کو بھی بھی نہ دیکھ سکوں گا۔ اس پر قرآن مجید کی آیت کریمہ نازل ہوئی کہ ”مَنْ يُطِعْ

ہرن کے کتاب میں بھی نہیں۔ یہاں پر کتاب آہو کا ذکر اس لئے کیا گیا ہے کہ ہرن کے گوشت کے کتاب لذت میں بہت مشہور ہیں۔ ہر حلال گوشت کا ذائقہ اور خاصیت الگ الگ ہے لیکن ہرن کے کتاب میں جو لذت و ذائقہ ہے وہ دیگر جانوروں کے گوشت سے بنائے ہوئے کتاب میں نہیں۔ الغرض ہرن کے گوشت کا کتاب سب سے عمدہ ہوتا ہے لیکن اس عمدہ کتاب میں بھی وہ مزہ نہیں جو ایک عاشق کے جلے ہوئے دل میں ہے۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر میں جو لفظ ”مزہ“ ہے وہ معنویت کے اعتبار سے شعر کی جان ہے۔ جیسا کہ اوپر ذکر ہوا آنسو نکلنے کے بعد آنکھوں کو ٹھنڈک حاصل ہوتی ہے۔ اور ایک بات یہ بھی ہے کہ آنکھ سے آنسو اگر زیادہ نکلتے ہیں تو ٹھنڈک بھی زیادہ محسوس ہوتی ہے اور آنسوؤں کی قلت کے سب ٹھنڈک بھی کم ہوتی ہے۔ اب شعر کے اصل مقصد کی طرف آئیں۔ گوشت اور قیمة کو سخن پر چڑھا کر آگ میں جلا کر کتاب بنانے کا پیشہ کرنے والے کو ”کبابی“ کہا جاتا ہے۔ کبابی کا روز ایک ہی کام ہوتا ہے گوشت کو سخن پر چڑھا کر آگ پر رکھ کر جلانا اور روز گوشت جلے گا اور روز گوشت سے دھواں نکلے گا۔ روز کبابی کی آنکھ میں دھواں جائے گا۔ شروع شروع میں تو وہ دھواں کبابی کے لئے تکلیف دہ تھا۔ لیکن روزانہ شخص پہلی مرتبہ پیاز کا ٹے گا تو اس کی آنکھیں دھویں سے منوس ہو جائیں گی۔ جیسا کہ کوئی دھواں برداشت کرتے کرتے اس کی آنکھیں دھویں سے منوس ہو جائیں گی۔ لیکن جو شخص باور پی کا پیشہ کرتا ہے۔ اور روزانہ پیاز کا ٹھنڈے ہے اسے کچھ بھی احساس نہیں ہو گا۔ لیکن اس کے بر عکس عشق کا معاملہ نہ رالہ ہے۔ کتاب آہو سے اٹھنے والے دھویں سے کبابی کے منوس ہو جانے کی وجہ سے اس کی آنکھوں میں دھواں پیدا نہیں کرتا۔ لہذا اس کی آنکھ سے آنسو نہیں بہتے لیکن جو اپنے دل کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے عشق کی آگ میں جلا کر کتاب بناتا ہے اور اس کی وجہ سے جو دھواں اٹھتا ہے وہ دھواں فراق عشق کا دھواں ہوتا

اللَّهُ وَ الرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَ الصَّالِحِينَ وَ حَسْنَ اُولَئِكَ رَفِيقًا۔” (پارہ ۵، سورہ نساء، آیت ۶۹)

ترجمہ: جو اللہ اور اس کے رسول کا حکم مانے تو اسے اس کا ساتھ ملے گا جن پر اللہ نے فضل کیا یعنی انبیاء اور صدیقین اور شہداء اور نبیک لوگ یہ کیا ہی اپنے ساتھی ہیں۔ (کنز الایمان)

(مدارج النبوة، اردو، جلد ۱، ص ۵۲۵)

● مردی ہے کہ امام المومنین سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس ایک عورت آئی، اور التجا کی کہ میرے لئے قبر انور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا دروازہ کھول دیجئے۔ حضرت عائشہ نے قبر شریف کا دروازہ کھول دیا۔ وہ عورت قبر انور کو دیکھ کر اتنا روئی کہ جان دے دی۔

(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۵۲۵)

● حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مردی ہے کہ ایک عورت بھرت کر کے بارگاہ رسالت میں آئی، اور اس نے عرض کیا کہ خدا کی قسم میں نہ تو اپنے شوہر کی عداوت اور اس کی نفرت سے بھرت کر کے نکلی ہوں اور نہ ایک زمین سے دوسری زمین کی طرف آئی ہوں۔ بجز اس کے میں خدا اور رسول سے محبت کرتی ہوں۔ (مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ۱، ص ۵۲۱)

● حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے زیادہ محبوب کوئی چیز نہیں۔ اور نہ میری آنکھ میں آپ سے زیادہ کوئی بزرگ و عظیم تر تھا۔ اور میرا حال یہ تھا کہ میری طاقت اتنی نہ تھی کہ آپ کو آنکھ بھر کر دیکھ سکوں۔ اور نہ آپ کے دیدار سے آنکھیں سیر ہوتی تھیں۔ (یہی تمنا ہتھی تھی کہ چہرہ اقدس کو دیکھا ہی کروں) اگر کوئی مجھ سے کہہ کہ میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا وصف بیان کروں تو مجھ میں اتنی طاقت و قدرت نہیں۔ اس لئے کہ میں آپ کے سامنے اپنی آنکھیں پورا نہیں اٹھا سکتا تھا۔

(مدارج النبوة، اردو، جلد ۱، ص ۵۳۹)

● حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے موزن حضرت زید بن عبد اللہ اپنے باعث میں

کام کر رہے تھے ان کے لڑکے نے آکر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رحلت کی خبر دی تو وہ زارو قطار رونے لگے اور روتے روتے دعا کرنے لگے کہ اے خدا! میری آنکھوں کی روشنی لے لے تاکہ میں اپنے محبوب کے بعد کسی کو نہ دیکھوں۔ چنانچہ ان کی بصارت جاتی رہی۔

(مدارج النبوة، اردو، جلد ۱، ص ۵۲۵)

● اہل سیر بیان کرتے ہیں کہ جب امیر المؤمنین حضرت فاروق عظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنی خلافت کے زمانہ میں ملک شام تشریف لے گئے تو حضرت بلاں بن ربا جبشی رضی اللہ تعالیٰ عنہ وہاں تشریف فرماتھے۔ حضرت بلاں نے اذان کی تو حضرت عمر فاروق عظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور آپ کے تمام ساتھی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یاد میں رونے لگے اور اتنا روئے کہ اس دن سے زیادہ کسی کو اتنا شدید روتا ہوانہ دیکھا گیا۔

(مدارج النبوة، اردو، جلد ۲، ص ۱۰۰۵)

● حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مرض وصال کے دنوں میں انصار اکٹھے ہو کر رورہے تھے حضرت ابو بکر اور حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا ان پر گزر ہوا۔ انہوں نے انصار سے رونے کی وجہ دریافت کی تو کہا کہ ”ذَكَرْنَا مَجْلِسَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنًا“، یعنی ہمیں حضور کے ساتھ گزارے ہوئے دن یاد آ رہے ہیں۔ یعنی ان پر کیف لمحات کو یاد کر رہے ہیں جب اللہ کے حبیب ہمارے درمیان جلوہ افروز ہوتے تھے۔ لیکن اب وصال کے بعد اپنی کیفیت بیان کرتے ہوئے حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ:

”مَا مِنْ لَيْلَةٍ إِلَّا وَآنَا أَرْأَى فِيهَا حَبِيبِيْ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ يَبْكِيْ“، یعنی کوئی رات ایسی نہیں ہے کہ جس میں مجھے پیارے آقا کی زیارت نہ ہوئی ہو۔ یہ کہنے کے بعد آپ زار و قطار رونے لگتے۔

(سیدنا محمد رسول اللہ، عربی، ص ۲۱۲)

(53)

تیری قضا خلیفہ احکام ذی الجلال  
تیری رضا حلیف قضا و قدر کی ہے

حل لغت:

قضا: حکم، حکم خدا، مشیئت ایزدی، فرمان الٰہی، تقدیر، قسمت، موت، وفات، اجل، وہ عبادت جو وقت مقررہ کے بعد ادا کی جائے، حکم کرنا، تمام کرنا، بیان کرنا، ادا کرنا، حکم خدا جو مخلوقات کے حق میں دفعۃ واقع ہو جائے۔

(فیروز اللغات، ص ۹۵۸☆ لغات کشوری، ص ۲۰☆ کریم اللغات، ص ۱۲۳)

خلیفہ: نائب، جانشین، بنی کا جانشین، قائم مقام، بنی کا قائم مقام، بعد میں آنے والا، مانیٹر، استاذ کا بیٹا، ولی عہد، کسی جگہ پر اور اس کی وفات کے بعد مقرر کرنے والے، نائی، درزی، باور پچی۔

(فیروز اللغات، ص ۵۹۵☆ لغات کشوری، ص ۲۶☆ کریم اللغات، ص ۲۲)

رضاء: خوشنودی، خوشی، مرضی، اجازت، مهلت، راضی ہونا، خوش ہونا۔

(فیروز اللغات، ص ۷۱۲)

حلیف: مددگار، رفیق، ساتھی، وہ دو فریق جنہوں نے ایک دوسرے کی امداد کا معاملہ کیا ہو۔

(فیروز اللغات، ص ۷۵☆ لغات کشوری، ص ۲۳۱)

قضا و قدر: تقدیر الٰہی، خدا کی رضا، وہ حکم جو کائنات کی نسبت روز اول لگادیئے گئے۔

(فیروز اللغات، ص ۹۵۶☆ لغات کشوری، ص ۵۶۱)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”قضا“ ہے اس کا مطلب ”حکم“ ہے۔

حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی روح اقدس کو ایک آن کے لئے ہی قبض کرنے کی خدمت انجام دینے والے ملک الموت حضرت عزرائیل علیہ الصلاۃ والسلام بھی حضور کے ظاہری دیدار سے محروم ہونے کے غم میں روئے تھے۔ چنانچہ منقول ہے کہ:

- ابو نعیم نے امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے روایت کیا کہ جب حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی روح اقدس قبض کی گئی تو ملک الموت آسمان پر چڑھے۔ حضرت علی مرتفعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا تھا ہے اس ذات کی، جس نے اپنے محبوب رسول کو حق کے ساتھ مبعوث فرمایا۔ میں نے آسمان سے ایسی آواز سنی کہ پکارنے والا پکارتا تھا۔ ”وَ  
**مُحَمَّدًا هَذِهِ اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.**“

(خاص اکنس کبریٰ، امام اجل علامہ جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ۲، ص ۵۸۲)

ایسے تو کئی واقعات کتب احادیث و سیر و تاریخ میں مذکور ہیں جن کے مطالعہ سے حضرت رضا بریلوی کے شعر ”کتاب آہومیں بھی نہ پایا مزہ جو دل کے کباب میں ہے“ کی وضاحت اور تشریح ہوتی ہے۔



دوسرے مصريع میں جو لفظ ”قضايا“ ہے اس کا مطلب ”تقدیر“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خداداد تصرفات و اختیارات کا ذکر فرماتے ہوئے بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ کے مختار کل حبیب! آپ اللہ تبارک و تعالیٰ جو صاحب جلال ہے اس کے خلیفہ احکام ہیں۔ آپ کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے وہ اختیارات عطا فرمائے ہیں کہ اللہ ذوالجلال کے احکام میں آپ کی خوشی اور مرضی اللہ کی مرضی کے قائم مقام ہے۔ یعنی آپ اللہ کے احکام میں اپنی طرف سے جو بھی حکم نافذ فرمادیں وہ حکم اللہ تعالیٰ برقرار رکھتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی اس میں رضا اور خوشنودی ہوتی ہے۔ اس شعر میں لفظ ”قضايا“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے پہلی مرتبہ جو لفظ ”قضايا“ ہے اس کا مطلب مشیت الہی، حکم خدا اور فرمان الہی وغیرہ ہے اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”قضايا“ ہے وہ خدا کی رضا، تقدیر الہی کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ”قضايا“ حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں مگر معنی و مطلب کے اعتبار سے متفرق ہیں۔ لہذا یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ”تیری قضا“ کا جو جملہ استعمال فرمایا ہے وہ وسیع المعنی اور جامع المطالب ہے۔ قرآن و احادیث کی روشنی میں اس کی مفصل تشریح کی جاسکتی ہے اور اس تشریح سے مومن کے ایمان کو تقویت حاصل ہوگی۔ اللہ تبارک و تعالیٰ قادر مطلق ہے۔ وہ کسی کا محتاج اور مرہون منت نہیں۔ وہ بے نیاز و غنی ہے اور خالق و رب ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے مقدس نبیوں کے ذریعہ اپنے بندوں کی ہدایت فرماتا ہے اور اپنے نبیوں پر احکام نازل فرماتا ہے۔ ان احکامات کو انیائے کرام ”من و عن“ اپنی امت تک

پہنچاتے ہیں۔ اور اپنے امتوں کو ان احکامات پر عمل کرنے کی ترغیب و تاکید فرماتے ہیں۔ انیائے کرام اللہ تعالیٰ کی رضامندی اور خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اپنے امتوں کی رشد و ہدایت کافر یضہ بڑی ذمہ داری سے ادا فرماتے ہیں۔ لیکن اس کائنات میں ایک ذات گرامی ایسی ہے جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب عظم کا منصب عطا فرمایا ہے۔ تمام انیائے کرام اور تمام کائنات اللہ کی رضا چاہتے ہیں لیکن وہ خالق کائنات اپنے محبوب کی رضا چاہتا ہے۔

• حدیث قدسی میں ہے کہ رب العزت روز قیامت اولین و آخرین کے مجمع میں اپنے

محبوب سے فرمائے گا ”كُلُّهُمْ يَطْلُبُونَ رِضَائِيْ وَأَنَا أَطْلُبُ رِضَاكَ يَا مُحَمَّدُ“، یعنی یہ سب میری رضا چاہتے ہیں اور میں تیری رضا چاہتا ہوں اے محمد! (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم)

یہ حدیث امام احمد اور ابن عساکر نے حضرت خدیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے۔

• بخاری، مسلم اور سنن نسائی وغیرہم میں یہ حدیث صحیح جلیل ہے۔ کام المومنین حضرت

سید تناعائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کرتی ہیں کہ ”مَا أَرَى رَبَّكَ إِلَّا يُسَارِعُ فِي هَوَاءَكَ“

ترجمہ: یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیک وسلم! میں آپ کے رب کو نہیں دیکھتی ہوں۔

مگر حضور کی خواہش میں جلدی اور شتابی کرتا ہے۔ یعنی کہ اللہ تعالیٰ اپنے محبوب عظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خواہش پوری فرمانے میں جلدی کرتا ہے، خالق کل نے اپنے محبوب کو مالک کل بنایا کہ اپنے محبوب کو احکام دین میں بھی اپنی خواہش و منشائے مطابق تبدیلی فرمانے کا اختیار عطا فرمایا ہے۔ اور اللہ کے محبوب اپنی مرضی و خواہش سے احکام میں جو بھی تبدیلی فرماتے ہیں اسے قبول اور پسند فرماتا ہے۔

• امام احمد علامہ قسطلانی اپنی کتاب ”مواہب لدنیہ“ شریف میں فرماتے ہیں کہ ”مِنْ

خَصَائِصِهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّهُ كَانَ يَخْصُّ مَنْ شَاءَ بِمَا شَاءَ مِنَ

**الْأَحْكَامُ**، یعنی نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خصائص کریمہ سے ہے کہ حضور شریعت کے احکام عامہ سے جسے چاہتے جس حکم سے چاہتے متنشی فرمادیتے۔

(الامن واعلیٰ لداعی المصطفیٰ بدرفع البلاء، ص ۱۳۸)

- بخشی جس میں دوسرے کا حصہ نہیں۔ اس لئے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اختیار تھا کہ جسے چاہیں، جس حکم سے چاہیں خاص فرمادیں۔
- ابن لسکن میں ابوالعمان ازدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے ایک عورت کو نکاح کا پیغام دیا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس شخص سے فرمایا کہ مہر ادا کرو۔ اس شخص نے عرض کی کہ میرے پاس کچھ نہیں حضور نے اس سے فرمایا کہ ”آما تُحِسِّنُ سُورَةً مِنَ الْقُرْآنِ فَأَصِدْقُهَا السُّورَةَ وَلَا يَكُونُ لِأَحَدٍ بَعْدَكَ مَهْرًا۔“ یعنی کیا تجھ کو قرآن عظیم کی کوئی سورۃ نہیں آتی، وہ سورت سکھانا ہی تیرے لئے اس کا مہر ادا کرنا ہے۔ اور تیرے بعد یہ مہر کسی کے لئے کافی نہیں۔
- یہ حدیث حضرت سعید بن منصور رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے۔ حضرت حارث بن اسامہ بن حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ایک اعرابی سے گھوڑا خریدا۔ گھوڑا پیچ کر بعد میں وہ اعرابی مکر گیا کہ میں نے سودا ہی نہیں کیا۔ گھوڑا بینچے کا معاملہ اس اعرابی نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ اکیلے میں کیا تھا۔ اس وقت دوسرا کوئی موجود نہیں تھا۔ اس لئے وہ اعرابی کہتا تھا کہ اگر میں نے آپ کو گھوڑا افروخت کیا ہے تو گواہ پیش کرو۔ جب یہ معاملہ مشہور ہوا تو تمام مسلمان اس اعرابی کو جھٹکتے کہ خرابی ہو تیرے لئے۔ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سچ کے سوا کچھ نہیں فرماتے لیکن گواہی کوئی نہیں دیتا تھا۔ کیوں کہ کسی کے سامنے یہ واقعہ نہ ہوا تھا۔ اتنے میں حضرت خزیمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بارگاہ اقدس میں حاضر ہوئے گفتگو سن کر بولے کہ ”آنا آشَهَدُ أَنَّكَ بَأَيْعَتَهُ“ یعنی میں گواہی دیتا ہوں کہ تو نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہاتھ بیچا ہے۔ اس پر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت خزیمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ تم موجود تو تھے ہی نہیں۔ پھر تم نے گواہی کیسے دی؟ عرض کی کہ یا

رسول اللہ! میں حضور کی تصدیق سے گواہی دے رہا ہوں۔ حضور کے لائے ہوئے دین پر ایمان لایا اور یقین سے جانا کہ حضور حق ہی فرمائیں گے۔ میں آسمان و زمین کی خبروں پر حضور کی تصدیق کرتا ہوں۔ کیا اس اعرابی کے مقابلے میں تصدیق نہ کروں۔ اس جذبہ محبت کے انعام میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہمیشہ کے لئے حضرت خزیمہ کی گواہی دو مردوں کی شہادت کے برابر فرمادی اور ارشاد فرمایا کہ ”مَنْ شَهَدَ لَهُ خُرَيْمَةً أَوْ شَهَدَ عَلَيْهِ فَحَسْبُهُ“، یعنی خزیمہ جس کسی کے نفع خواہ نقصان کی گواہی دیں ایک انہیں کی شہادت بس ہے۔

قارئین توجہ فرمائیں کہ کسی معاملہ میں ایک آدمی کی گواہی کافی نہیں ہوتی۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے کہ ”وَأَشْهِدُوا بَذَوَى عَذْلٍ مِنْكُمْ“ (پارہ ۲۸، سورہ الطلاق، آیت نمبر ۲)

ترجمہ: اور اپنے دو ثقہ کو گواہ کر لو یکن حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت خزیمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنے اختیارات سے قرآن کے اس حکم سے مستثنی فرمادیا۔

● صحابہ میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے، مسلم شریف میں امام المؤمنین سید تناعاشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مندرجہ ذیل محدث طبرانی میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے اور دارقطنی میں حضرت مولیٰ علی کرم اللہ تعالیٰ وجہہ الکریم سے روایت ہے کہ ایک شخص نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر عرض کی کہ یا رسول اللہ! میں ہلاک ہو گیا۔

حضرور نے فرمایا کیا ہے؟ عرض کی میں رمضان میں (حالت روزہ میں) اپنی عورت سے نزدیک ہوا۔ فرمایا غلام آزاد کر سکتا ہے۔ عرض کی نہیں۔ فرمایا لگاتار دو مہینے روزہ رکھ سکتا ہے؟ عرض کی نہیں۔ اتنے میں کچھ خرے خدمت اقدس میں کسی نے بطور ہدیہ بھیجے۔ حضور نے وہ خرمہ اس شخص کو عطا کر کے فرمایا کہ انہیں خیرات کر دے۔ یہ تیرا کفارہ ہے، اس شخص نے عرض کی مجھ سے زیادہ محتاج مدینہ بھر میں کوئی نہیں۔ اس کی یہ بات سن کر ”فَضَّلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ“

تعالیٰ علیہ و سلم حتیٰ بدث نواجذہ و قال اذہب فاطعمة اهلك“

ترجمہ: رحمت عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہنسے، یہاں تک کہ دن ان مبارک ظاہر ہوئے اور فرمایا۔ جا، اپنے گھر والوں کو کھلادے۔

قارئین کرام بمنظور انصاف دیکھیں اور غور فرمائیں کہ گناہ کا ایسا کفارہ کبھی سننا ہے؟ خدا کی قسم! یہ محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ رحمت و اختیار ہے کہ سزا کو انعام سے بدل دیا۔ حالاں کہ رمضان شریف میں روزے کی حالت میں اپنی بیوی سے مجامعت کرنے کا کفارہ پے در پے ساٹھ روزے رکھنا، یا غلام آزاد کرنا یا ساٹھ مسکینوں کو ہانا کھلانا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو وہ اختیارات عطا فرمائے ہیں کہ احکام الہی سے جس کو چاہیں معافی عطا فرمادیں۔

● حضرت مولیٰ علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی روایت کردہ مذکورہ حدیث میں تو یہاں تک الفاظ گرامی ہیں کہ ”كُلُّ أَنْتَ وَ عَيَّالُكَ فَقَدْ كَفَرَ اللَّهُ عَنْكَ“، تو اور تیرے عیال یہ خرمے کھالیں کہ اللہ تعالیٰ نے تیری طرف سے کفارہ ادا فرمادیا ہے۔

● ہدایہ میں ہے فرمایا ”كُلُّهُ أَنْتَ وَ عَيَّالُكَ نَجِزُكَ وَ لَا تَجِزُّ أَحَدًا بَعْدَكَ“ یعنی تو اور تیرے بال بچے کھالیں، تجھے کفارے سے کفایت کرے گا اور تیرے بعد اور کسی کو کافی نہ ہو گا۔

● سنن ابی داؤد میں امام ابن شہاب الدین زہری تابعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ہے کہ ”إِنَّمَا كَانَ هَذِهِ رُخْصَةٌ لَهُ خَاصَّةٌ وَ لَوْ أَنَّ رَجُلًا فَعَلَ ذَلِكَ الْيَوْمَ لَمْ يَكُنْ لَهُ بُدْءُ مِنَ الْكَفَارَةِ“ یعنی یہ خاص اسی شخص کے لئے رخصت تھی۔ آج اگر کوئی ایسا کرے تو کفارہ ادا کئے بغیر چارہ نہیں۔

● صحابہ میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ”إِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى

تھے۔ حضور تقسیم فرمار ہے تھے سب بانٹ چکے تو آخر میں یہ انگوٹھی باقی رہی ”فَرَفَعَ طَرْفَةُ فَنَظَرَ إِلَى أَصْحَابِهِ ثُمَّ خَفَضَ ثُمَّ رَفَعَ طَرْفَةً إِلَيْهِمْ ثُمَّ قَالَ أَيْ بَرَاءَ فَجِئْتُهُ حَتَّىٰ قَعَدْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ۔“

ترجمہ: حضور نے نظر مبارک اٹھا کر اپنے اصحاب کو دیکھا۔ پھر نگاہ پنچ کر لی۔ پھر نظر اٹھا کر دیکھا اور مجھے بلا یا کہ اے براء میں حاضر ہو کر حضور کے سامنے بیٹھ گیا۔ ”فَأَخَذَ الْخَاتَمَ فَقَبَضَ عَلَىٰ كَرْسُوْعِيْ ثُمَّ قَالَ خُذْ إِلْبِسْ مَا كَسَاكَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ“، یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انگوٹھی لے کر میری کلامی پھر فرمایا پہن لے جو کچھ تھے اللہ رسول پہناتے ہیں۔ حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے کہ تم لوگ کیوں کر مجھے کہتے ہو کہ میں وہ چیز اتار دوں جسے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پہن لے جو کچھ اللہ رسول نے پہنایا؟ (جل جلالہ و صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم)

● کتاب الفتوح میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جب حضرت معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو یمن کا گورنر بنا کر بھیجا تو ان سے ارشاد فرمایا کہ میں نے تمہارے لئے رعایا کے ہدایا طیب کر دیئے اگر کوئی چیز ہدیہ تمہیں پیش کی جائے تو قبول کرلو۔

● عبید بن صحرا کہتے ہیں کہ جب حضرت معاذ واپس آئے تو میں غلام لائے کہ انہیں ہدیہ دیئے گئے تھے حالاں کہ عاملوں کو رعایا سے ہدیہ لینا حرام ہے۔

● مند ابو یعلیٰ میں ہے کہ حضرت حذیفہ بن الیمان رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”هَدَايَا الْعَمَالِ غُلُولٌ“،

ترجمہ: عاملوں کے ہدیے خیانت ہیں۔

● امیر المؤمنین سیدنا عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت ابو ہریرہ حضرت سعید خدری اور امام المؤمنین سیدنا ناعان شدید رضی اللہ تعالیٰ عنہم جمعیں سے بخاری، مسلم اور ابو داؤد

اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَحْمَنْ لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ وَالرَّبِيعَرِ فِي لِبْسِ الْحَرِيرِ لِحَكَّةٍ كَانَتْ بِهِمَا۔“

ترجمہ: حضرت عبد الرحمن بن عوف اور حضرت زیر بن العوام رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے بدن میں خشک خارش تھی۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں ریشمی کپڑے پہنے کی اجازت دے دی۔

● ترمذی، ابی یعلیٰ اور یہقی میں حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ تعالیٰ وجہہ الکریم سے فرمایا کہ ”يَا عَلَىٰ لَا يَحِلُّ لِأَحَدٍ أَنْ يَجْنُبَ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ غَيْرِيْ وَغَيْرُكَ“ اے علی میرے اور تمہارے سو اسکی کو جائز نہیں کہ اس مسجد میں بحالت جنابت داخل ہو۔

● صحیحین میں حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ”نَهَا نَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ خَاتَمِ الدَّّرَبِ“، یعنی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سونے کی انگوٹھی پہننے سے منع فرمایا۔ لیکن حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالیٰ عنہ خود سونے کی انگوٹھی پہننے تھے۔ ابن ابی شیبہ نے بسند صحیح ابوالسفر سے روایت کی کہ میں نے براء رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو سونے کی انگوٹھی پہننے دیکھا۔

بغوی نے شعبہ سے روایت کی اور انہوں نے ابو سحاق سے اور امام احمد نے مندر میں ابو عبد الرحمن سے، انہوں نے ابو رجاء سے، اور محمد بن مالک سے روایت کیا کہ میں نے حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو سونے کی انگوٹھی پہننے دیکھا۔ لوگ ان سے کہتے تھے کہ آپ سونے کی انگوٹھی کیوں پہننے ہیں؟ حالاں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس سے ممانعت فرمائی ہے۔ حضرت براء رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر تھے حضور کے سامنے اموال غنیمت غلام و متاع حاضر

معافی عطا فرمادیں، وہ اللہ تعالیٰ بھی قبول و منظور فرماتا ہے۔ جس کام میں محبوب رب العالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رضا اور خوشنودی ہوتی ہے اللہ تبارک و تعالیٰ اسے رذبیں فرماتا۔  
بقول حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان:

میں تو مالک ہی کہوں گا کہ ہو مالک کے حبیب  
یعنی محبوب و محب میں نہیں میرا تیرا



خدا کی رضا چاہتے ہیں دو عالم  
خدا چاہتا ہے رضاۓ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)  
❖.....❖.....❖

میں روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے عصر کے بعد نماز پڑھنے سے منع فرمایا۔

شیخین نے کریب سے انہوں نے ابن عباس اور عبد الرحمن بن انہر اور مسور بن محمد سے روایت کیا کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا عصر کے بعد دو رکعتیں پڑھا کرتی تھیں۔ امام جلیل خاتم الحفاظ علامہ سیوطی الموزج الٹبیب میں اور علامہ زرقانی شرح مواہب میں فرماتے ہیں کہ یہ ام المؤمنین کی خصوصیت تھی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کے لئے جائز کر دیا تھا۔

● مندرجہ احادیث میں بسند ثقات رجال صحیح مسلم میں محمد بن جعفر نے حضرت قتادہ سے اور انہوں نے نصر بن عاصم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا کہ ایک شخص نے خدمت اقدس میں حاضر ہو کر اس شرط پر اسلام قبول کیا کہ ”إِنَّهُ لَا يُصْلِي إِلَّا صَلَاتَيْنِ فَقَبِيلَ ذَلِكَ مِنْهُ“  
ترجمہ: کہ وہ صرف دو ہی نماز پڑھا کرے گا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے قبول فرمایا۔

نظرین مذکورہ واقعات احادیث کو بنظر غور دیکھیں کہ جو احکام قرآن و حدیث سے عام تھے اور جن پر عمل کرنا ہر مسلمان کے لئے لازمی اور ضروری تھا، ان احکام صریح سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جسے چاہا مستثنی فرمادیا۔ اور جس کو جس طرح چاہیں مستثنی فرمادیں اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اختیارات میں ہے اور اسی کو حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ”تیری رضا حلیف قضا و قدر کی ہے“ میں بیان فرمایا ہے۔ اس مصرع میں لفظ حلیف قابل توجہ ہے۔ حلیف کے لغوی معنی یہ ہوتے ہیں کہ ”وہ فریق جنہوں نے ایک دوسرے کی امداد کا معاہدہ کیا ہو“ لہذا شعر کے معنی یہ ہوئے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جس سے اور جن سے راضی ہو جائیں اور ان کو جو کچھ عطا فرمادیں یا کسی احکام کی پابندی سے

اندوہ، کثرت، افراط، بہتات، مقام جیسے سبزہ زار، ڈھیر جیسے کارزار۔  
 (فیروز اللغات، ص ۲۷۷ لغات کشوری، ص ۳۲۱ کریم اللغات، ص ۸۲)  
 پہلے مصرع میں شروع میں جو لفظ ”چمن“ ہے اس کا مطلب ”محفل درباری“ ہے۔  
 پہلے مصرع میں درمیان میں جو لفظ ”چمن“ ہے اس کا مطلب ”گلزار، چمن“ ہے۔  
 پہلے مصرع میں آخر میں جو لفظ ”چمن“ ہے اس کا مطلب ”کائنات“ ہے۔  
 دوسرے مصرع میں شروع میں جو لفظ ”بہار“ ہے اس کا مطلب ”رونق، موسم ربع“ ہے۔  
 دوسرے مصرع میں بعد میں جو لفظ ”بہار“ ہے اس کا مطلب ”خوشی“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے راحت القلوب، سرور العيون، فرح جان حزین، رحمۃ للعلمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف فرماتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”نظراک چمن سے دوچار ہے“، اس جملہ کے دو معنی لیے جاسکتے ہیں۔ پہلا یہ کہ ”نظر ہے وہ ایک چمن سے دوچار ہے“ اور دوسرا یہ کہ تھوڑی دیر کے لئے (اک نظر کے لئے) چمن کا سامنا ہوا ہے۔ اس جملہ میں دوچار ہونا ایک محاورہ ہے جس کے معنی ہیں تھوڑی دیر دیکھنا۔ (فیروز اللغات، ص ۱۰۶)

اس جملہ میں حضرت رضا بریلوی نے حروف اعداد کو حسین انداز میں ترتیب دیا ہے اک دو اس میں ایک خوبی یہ ہے کہ اک کا گناہ اور دو کا گناہ اعلادہ ازیں ۲۴۲+۱ کا میزان سات ہوتا ہے اسی لفظ ”اک“ میں دو حرف لفظ دو میں دو حرف اور لفظ چار میں تین حرف ہیں۔ ان حروف کا میزان بھی سات ہوتا ہے اور اس شعر کا جو ماحصل ہے وہ ”بلبل زار ہے“ اس کے

(54)

نظراک چمن سے دوچار ہے نہ چمن چمن بھی ثار ہے  
 عجب اس کے گل کی بہار ہے کہ بہار بلبل زار ہے

حل لغت:

نظر: بغور دیکھنا، نگاہ، آنکھ، بصارت، غور، تامل، نگرانی، دیکھ بھال، تمیز، جانچ پر کھ، توجہ، مہربانی، معاینہ، تخمینہ، امید، موقع، بحوث پریت کا اثر، آسیب، شناخت، اندازہ، فکر۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۶۳ لغات کشوری، ص ۹۷۷ کریم اللغات، ص ۱۸۲)

چمن: گلزار، پھلواری، باغ کے قطعات، باغ کی روشن، باغ میں وہ خاص مقام جہاں طرح طرح کے پھولوں کے درخت ہوں، باغ کی کیاری، وہ جگہ جہاں سبزہ پھول وغیرہ بوئیں، محفل۔ (فیروز اللغات، ص ۵۳۶ لغات کشوری، ص ۲۱۸)

دوچار ہونا: سامنا ہونا، آنکھیں ملنا، ملاقات ہونا۔ (فیروز اللغات، ص ۲۶۹)

ثار: صدق، قربان، فریفہ، واری، بکھیرنا، پچھاوار کرنا، تصدق کرنا، وہ چیز جو کسی کے سر پر سے اتار کر پچھاوار کریں۔ (فیروز اللغات، ص ۱۳۵۲ لغات کشوری، ص ۲۶۹ کریم اللغات، ص ۱۸۰)

بہار: پھول کھلنے کا موسم، بست رت، موسم ربع، نارنج کا پھول، گٹے کا پھول، لطف، مزہ، جوبن، خوشی، شباب، سرسبزی، شادمانی، رونق، تفریح، فرحت، تروتازگی، سیر، تماشا، آندہ، سرور، نشکا چڑھاؤ، ایک نفیس کپڑے کی قسم، نام ایک بست خانہ کا۔ (فیروز اللغات، ص ۲۲۵ لغات کشوری، ص ۱۰۸ کریم اللغات، ص ۲۶)

زار: نالہ، فریاد، لاغر، ضعیف، ذلیل، خوار، رسوا، غلگین، جگہ، مکان، جگہ اگنے کی، غم،

حروف کا میزان Total بھی سات ہوتا ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں ”نظر چمن یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا رخ انور یا حضور کی محفل یا دربار سے دوچار ہے۔ یہ چمن (محفل) ہے کہ چمن (گزار) ہی نہیں بلکہ پورا چمن (کائنات) اس پر ثنا ہے۔ یہ چمن ہے کہ اس کے گل کی عجیب بہار ہے۔ بلکہ یہ وہ بہار ہے کہ وہ بہار (موسم ربيع یا رونق) کی وجہ سے بلبل زار یعنی غمگین عاشق پہ بہار (خوشی) آ جاتی ہے۔ یہاں پر شاید کسی ناظر کے دل میں یہ سوال اٹھ سکتا ہے کہ چمن کا مطلب کائنات کس طرح ہوا؟ جواب میں عرض ہے کہ اس شعر کے حل لغت کے کالم میں ملاحظہ فرمائیں کہ چمن کا ایک معنی باغ ہے۔

اب لفظ باغ کا لغوی معنی دیکھیں۔ باغ، گزار، چلواری، چمن، آل اولاد، دنیا (فیروز اللغات، ص ۱۲۹)

اب ہم لفظ دنیا کے لغوی معنی دیکھیں = کرہ ارض، عالم، کائنات، جہان، موجودہ زندگی، لوگ وغیرہ (فیروز اللغات، ص ۶۲) لہذا اس ترتیب سے لفظ چمن کا معنی کائنات یا عالم ہوتا ہے۔ اب ایک سوال یہ بھی ہو سکتا ہے کہ لفظ ”چمن“ کے معنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی محفل کس طرح ہوا؟ تو حل لغت کے کالم میں ملاحظہ فرمائیں کہ چمن کے لغوی معنی درج ہیں اس میں سب سے آخر میں ”محفل“ کا معنی وارد ہے۔ بلکہ خود حضرت رضا بریلوی کا ایک شعر بھی اس کی نشان دہی کرتا ہے وہ شعر یہ ہے:

کیا بات رضا اس چمنستان کرم کی  
زہراء ہے کلی جس میں حسین اور حسن پھول  
اور ایک نعت میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ:  
مولیٰ گلب بن رحمت زہرا سبطین اس کی کلیاں پھول  
صدیق و فاروق و عنیاں، حیدر ہر اک اس کی شاخ

حضرت رضا بریلوی نے مذکورہ دونوں اشعار میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے ”چمنستان کرم“ اور ”گلب بن رحمت“، القاب کا استعمال فرمایا ہے۔ لہذا اس شعر میں ابتداء میں جو لفظ چمن ہے اس سے مراد حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی میں جا سکتی ہے اور معنی یہ ہوں گے۔ ”رحمت اور کرم کے چمن سے نظر دوچار ہے اور بے شک حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پوری کائنات کے لئے چمن رحمت و کرم ہیں کہ جو بھی اس چمن میں داخل ہو گیا وہ امان پانے کے ساتھ ساتھ فرحت و شادمانی بھی حاصل کرتا ہے۔ کیوں کہ یہ وہ چمن کرم ہے کہ اس چمن کرم کا ہر پھول ”بلبل زار“ کے لئے بہار خوشی ہے۔  
اس شعر میں لفظ ”چمن“ کا تین مرتبہ اور لفظ ”بہار“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔

پہلی مرتبہ جو لفظ ”چمن“ ہے اس سے مراد حضور کی ذات گرامی یا حضور کا دربار ہے۔ دوسری مرتبہ جو لفظ ”چمن“ ہے اس سے مراد گزار ہے اور تیسرا مرتبہ جو لفظ چمن ہے اس کا معنی کائنات یا عالم ہے۔ اسی طرح پہلی مرتبہ جو لفظ بہار ہے اس سے مراد موسم ربيع یا رونق ہے اور دوسری مرتبہ جو لفظ بہار ہے اس کا معنی خوشی اور شادمانی ہے۔ تینوں لفظ ”چمن“ اور دونوں لفظ بہار حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی، لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے متفرق ہونے کی وجہ سے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے اور اس ایک شعر میں ایک ساتھ دو تجھیں کات ہیں۔ پہلی لفظ ”چمن“ کی وجہ سے، حالاں کہ اس تجھیں میں لفظ ”چمن“، تین مرتبہ مکر آیا ہے۔ دوسری تجھیں لفظ ”بہار“ کی وجہ سے ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے اپنے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی صفت راحت القلوب اور تسکین دل حزین کا وصف بیان فرمایا ہے۔ آپ کی ذات گرامی بے چین دلوں کا قرار تھی۔ دیگر اشعار میں بہت سے واقعات صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے مرقوم و مذکور ہیں وہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنے قلب و روح کا قرار و سکون گردانتے تھے۔ ان واقعات کا یہاں اعادہ نہیں کیا جاتا۔ ذیل میں صرف ایک واقعہ پیش کیا

نے اپنا سر حضور کی آغوش میں رکھ دیا اور بلبلانے لگا۔ حضور نے فرمایا کہ یہ اونٹ میرے پاس فریاد لے کر آیا ہے کہ اس کا مالک اس کو ذبح کرنے کا ارادہ رکھتا ہے۔ بعدہ حضور نے اونٹ کے مالک کو بلایا اور سفارش فرمائی تو وہ اونٹ کو ذبح کرنے سے باز رہا۔

(خصال کبریٰ، امام جلال الدین سیوطی، اردو تجمیع، جلد ۲، ص ۱۳۱)

اسی طرح حضور نے کئی جانوروں، پرندوں کی فریاد سنی اور حاجت روائی فرمائی ہے۔ ان تمام واقعات کا ذکر حضرت رضا بریلوی اس طرح فرماتے ہیں کہ:

ہاں یہیں کرتی ہیں چڑیاں فریاد ہاں یہیں چاہتی ہے ہر فی داد  
اسی در پر شتران ناشاد، گلہ رنج و عنا کرتے ہیں



جاتا ہے جس سے ثابت ہو گا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صرف انسانوں کے لئے ہی راحت القلوب یعنی دل کا چین نہیں بلکہ پورے عالم کے لئے ہیں۔ حتیٰ کہ جانور بھی اپنے رنج و غم کے وقت حضور ہی سے استغاثہ اور فریاد کرتے تھے۔

حضرت قاضی ابوالفضل عیاض بن عریاندی نے اپنی کتاب الشفا بتعریف حقوق المصطفیٰ اور حضرت ابو نعیم احمد بن عبد اللہ اصفہانی نے اپنی کتاب ”دلائل النبوت“ میں حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صحراء میں گشت فرمائے تھے۔ اچانک آپ نے تین مرتبہ ”یا رسول اللہ“ کی آواز سماعت فرمائی۔ حضور اس آواز کی طرف متوجہ ہوئے تو دیکھا کہ ایک ہر فی بندھی ہوئی پڑی ہے۔ اور ایک بدھی چادر اوڑھے لیٹا ہوا ہے۔ آپ نے ہر فی سے دریافت فرمایا کہ بتا کیا حاجت ہے؟ ہر فی نے کہا کہ مجھے اس بدھی نے قید کر رکھا ہے۔ میرے دونپیے اس پھاڑکی کھوہ میں ہیں اگر آپ مجھے آزاد کریں تو میں اپنے بچوں کو دودھ پلا کر واپس آجائوں گی۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کیا تو ایسا کر کے لوٹ آئے گی؟ ہر فی نے کہا کہ اگر میں لوٹ نہ آؤں تو خدا مجھے وہ عذاب دے جو محسول لینے والوں پر عذاب کرتا ہے۔ اس پر حضور نے اس ہر فی کو رہا فرمادیا اور وہ چل گئی۔ تھوڑی دیر بعد وہ لوٹ آئی اور حضور نے اسے باندھ دیا۔ جب بدھی بیدار ہوا اور اس نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو جلوہ افروز دیکھا تو کہنے لگا کہ یا رسول اللہ! کوئی خواہش ہے؟ آپ نے فرمایا خواہش یہ ہے کہ تو اس ہر فی کو رہا کر دے۔ آپ کے فرمانے پر بدھی نے ہر فی کو چھوڑ دیا۔ وہ ہر فی خوش خوش جنگل میں دوڑتی اور چوکڑیاں بھرتی چل گئی اور وہ ہر فی کہتی جاتی تھی۔ ”اَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“

(مدارج النبوة، ارشیخ عبدالحق محدث بہلوی، قدس سرہ، اردو، جلد ۱، ص ۳۲۶)

ابن سعد نے حسن سے روایت کی۔ انہوں نے کہا ہم رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں آپ کی مسجد میں بیٹھے ہوئے تھے۔ اچانک ایک اونٹ بھاگتا ہوا آیا اور اس

جونیجہ فعل درپیش ہے اس کی تمام ذمہ داری خودا پنی ہی ہے اور اپنے کیے ہوئے کام پر خودا پنے آپ کو ہی ملامت کرنی چاہیے یعنی کسی دوسرے کو اس کا قصور و ارث نہیں ٹھہرانا چاہیے۔ بلکہ اپنے قصور کا اعتراف کر کے خودا پنے آپ کو ہی سرزنش اور ڈانٹ ڈپٹ کرنی چاہیے۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی ایک عاشق صادق کے بھر جمیں کی دل سوزی اور فراق محبوب کی ناقابل برداشت ترپ کا اظہار کرتے ہیں اور صلی محبوب سے محرومی کا خودا پنے آپ کو قصور و اقرار دیتے ہیں۔ جس کا اندازہ اس شعر کے ماقبل اشعار کو دیکھنے سے ہو جائے گا۔ یہ شعر اس نعت شریف کا ہے جو ۳۳۳ راشعار پر مشتمل اور سوز و غم میں ڈوبی ہوئی ہے اور نعت کے ہر شعر سے بلکہ ہر لفظ سے عشق رسول ٹپتا ہے۔ نعت کا مطلع یہ ہے کہ:

حرز جاں ذکر شفاعت سمجھے  
نار سے بچنے کی صورت سمجھے

اس نعت میں چند اشعار کے بعد حضرت رضا فراق درمحبوب کی دل سوز آہیں بھرتے ہیں اور ایسا محسوس ہوتا ہے کہ سوختہ دل سے دھواں نکلتا ہے۔ دل فگار عاشق اپنی بے تابی اور دل کی کسک کا اظہار پر سوز اور موثر انداز میں کر رہا ہے۔ لیکن اپنی اس بیتابانہ حالت کے لئے کسی کو بھی قصور و ارٹھرا کر دو ش نہیں دیتے۔ بلکہ خود اعتراف کرتے ہیں کہ اقرباء کا انس، حب وطن اور بے ہمتی کی وجہ سے دیار اقدس کی حاضری کے لئے نہ آسکا۔ جیسے کہ خود فرماتے ہیں:

ہر برس وہ قافلوں کی دھوم دھام  
آہ سنئے اور غفلت سمجھے

●  
پھر پلٹ کر منھ نہ اس جانب کیا  
چج ہے اور دعوائے الفت سمجھے  
●

(55)

کس سے کہیے کیا کیا ہو گیا  
خود ہی اپنے پر ملامت سمجھے

### حل لغت:

کیا: کرنا، عمل میں لانا۔

کیا ہوا: عمل، برے اعمال۔

کیا کیا: کون کون سا، سب کچھ، کس قدر، کیسے کیسے۔

کیا ہو گیا: حیرت، تعجب، افسوس، کچھ ڈر نہیں، دفعۃ، کسی معاملے کے دگر گوں ہو جانے کے موقع پر بولتے ہیں۔

لامامت: برا بھلا کہنا، جھٹکی، ڈانٹ، ڈپٹ، سرزنش، لعن طعن، فضیحت، دھنکارنا، ڈانٹنا۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۸۲ ☆ لغات کشوری، ص ۷۳۵ ☆ کریم اللغات، ص ۱۶۵)

پہلے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”کیا“ ہے اس کا مطلب ”عمل“ ہے۔

پہلے مصروع میں درمیان میں جو لفظ ”کیا“ ہے اس کا مطلب ”کرنا“ ہے۔

پہلے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”کیا“ ہے اس کا مطلب ”افسوس“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بڑی حرست کے ساتھ اظہار افسوس کر رہے ہیں اور فرماتے ہیں کہ کام کون سا کیا اور افسوس کیا ہو گیا؟ اب

کس سے شکایت کروں؟ قصور میرا ہی ہے اور اپنے اس قصور کی وجہ سے اے آقا! میں منھ دکھانے کے قابل نہیں۔ ندامت اور شرمندگی کے بوجھ سے نڈھال ہو گیا ہوں۔ آقا! میرے موی! میری کوتا ہی درگز رفرما یئے اور میری ندامت دور فرمائیے۔ میں نے ایسا کام کیا کہ اپنے ہی ہاتھوں خود اپنا گھر لٹا بیٹھا اور لٹنے کے بعد اپنی پونچی کے نقصان کا میں کسی اور پر ازاں نہیں رکھ سکتا۔ کس سے کہوں؟ میں نے کیا کرڈا اور افسوس کہ کیا ہو گیا۔ میں خود ہی قصور وار ہوں تو لازم ہے کہ اپنے قصور پر میں خود اپنے آپ کو جھپڑ کوں۔ اے میرے آقا و موی! میں اتنا شرمندہ ہوں کہ اب کچھ عرض کرنے کی بھی جرأت و ہمت نہیں ہوتی۔

عرض کا بھی اب تو منھ پڑتا نہیں  
کیا علاج درد فرقہ کیجئے

•

اپنی اک میٹھی نظر کے شہد سے  
چارہ زہر مصیبت کیجئے

منھ نہ پڑنا: یعنی کہنے کی جرأت نہ کرنا۔ حوصلہ نہ ہونا (فیروز لالغات، ص ۷۳۰)

اپنے قصور کی وجہ سے اب حوصلہ نہیں کہ کچھ عرض کرنے کی ہمت کروں اور کس طرح فرقہ یعنی جدائی کے درد کا علاج کروں؟ اے میرے کریم آقا! اے اپنے غلاموں کی خطائیں معاف فرمانے والے رووف و رحیم آقا! میری خطا کا تدارک تواب مجھ سے نہیں ہوتا، لہذا اے سرکار! آپ اپنی میٹھی نظر کے شہد سے میری مصیبت کے زہر کا علاج فرمادیجئے۔ اور مجھ بے ہمت اور پست حوصلہ کو ایسا بلند حوصلہ بنادیجئے کہ:

دے خدا ہمت کہ یہ جان حزیں  
آپ پر واریں وہ صورت کیجئے

یعنی خدا مجھ کو ایسی ہمت دے کہ میں اپنی جان حزیں یعنی غمگین جان کو آپ پر قربان

اقرباء حب وطن بے ہمتی  
آہ کس کی شکایت کیجئے

•

اب تو آقا منھ دکھانے کا نہیں  
کس طرح رفع ندامت کیجئے

•

اپنے ہاتھوں خود لٹا بیٹھے ہیں گھر  
کس پر دعائے بضاعت کیجئے

•

کس سے کہیے کیا کیا کیا ہو گیا  
خود ہی اپنے پر ملامت کیجئے  
ان اشعار میں حضرت رضا بریلوی اپنے آقا و موی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ عالی میں معدرت و معافی کی درخواست عرض کرتے ہیں کہ سرکار! آپ کے دربار میں حاضری دینے کے لئے میرے بیہاں سے قافلے بڑی دھوم دھام سے روانہ ہوتے ہیں اور میں ان کی روائی کی کیفیت بھی ستار ہتا ہوں۔ لیکن میں نے حاضری سے ہر سال غفلت ہی بر تی۔ البتہ میری خوش قسمتی بلکہ اپنی قسمت کی معراج کہوں کہ اس غلام کو آپ کے دربار کی حاضری کا دو مرتبہ شرف حاصل ہوا ہے۔ لیکن ان دو مرتبہ کی حاضری سے پلنے کے بعد پھر مدینہ کا رخ نہیں کیا۔ یہ میری کوتا ہی ہے۔ آداب محبت کے خلاف ہے۔ اور میں اپنی کوتا ہی کا اعتراف کرتا ہوں کہ میں آپ کی محبت کا دعویٰ کروں اور آپ کی الفت کا دم بھروں لیکن آپ کی بارگاہ میں حاضری کونہ آؤں۔ میں شرمندہ ہوں۔ کیا کروں؟ اقرباء یعنی رشتہ داروں، وطن کی محبت نے ایسا الجھاد یا کہ سفر مدینہ کی ہمت نہ کر سکا۔ اور بے ہمتی کا شکار ہو گیا۔ اب میں اپنی کوتا ہی کی کس

(56)

بندہ قادر کا ہے قادر بھی ہے عبد القادر  
سر باطن بھی ہے ظاہر بھی عبد القادر

حل لغت:

بندہ: غلام، نوکر، ملازم، نیازمند، خاکسار، انسان، بشر، آدمی، عابد، زاہد، تابعدار، داس، سر جھکا دینے والا، حکم ماننے والا۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۶☆ لغات کشوری، ص ۲۸☆ کریم الگات، ص ۲۵)

قادر: قدرت رکھنے والا، طاقت رکھنے والا، قابو رکھنے والا، غالب مختار خدا کا صفاتی نام۔

(فیروز الگات، ص ۹۲۳☆ لغات کشوری، ص ۵۳۶☆ کریم الگات، ص ۱۲۱)

سر: بجید، راز، جو چیز کہ پوشیدہ ہو، عمده نسب، اصل نیک، زمین نیک۔

(فیروز الگات، ص ۷۹۳☆ لغات کشوری، ص ۳۷۲☆ کریم الگات، ص ۸۹)

ظاہر: آشکار، عیاں، روشن، واضح، کھلا ہوا، باطن کی نقیض۔

(فیروز الگات، ص ۸۸۲☆ لغات کشوری، ص ۷۲۶☆ کریم الگات، ص ۷۰)

باطن: پوشیدہ چیز، اندر ونی حصہ، اندر وون، دل، غمیر، پیٹ، شکم، بھیڑ، اندر ونی، بھیڑ کا دل،

ظاہر کی ضدر۔ (فیروز الگات، ص ۱۶۹☆ لغات کشوری، ص ۸۱☆ کریم الگات، ص ۲۱)

عبد: بندہ، غلام، ملازم، نوکر۔

(فیروز الگات، ص ۸۹۰☆ لغات کشوری، ص ۲۸۱☆ کریم الگات، ص ۱۸۰)

پہلے مصروع میں شروع میں جو لفظ ” قادر ” ہے اس سے مراد ” خدائے تعالیٰ کی ذات ” ہے۔

کردوں۔ آپ پر جاں شارکرنے میں ذرہ برا بھی کوتا ہی نہ کروں۔ آپ پر قربان ہونا آپ کی رحمت کے احسان کے سامنے کچھ بھی نہیں۔ کیوں کہ ہم ہمیشہ جرم کرتے رہتے ہیں اور آپ ہم پر رحمت فرماتے رہتے ہیں۔

آپ ہم سے بڑھ کر ہم پر مہربان ہم کریں جرم آپ رحمت کیجئے



پہلے مصروع میں بعد میں جو لفظ ” قادر ” ہے اس کا مطلب ” طاقت رکھنے والا ” ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان حضور سیدنا غوث اعظم دشیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی مدح و شنا ایک نرالے انداز میں کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضور سیدنا شیخ عبد القادر جیلانی، اللہ تبارک و تعالیٰ جو قادر مطلق ہے اس قادر خدا کے بندے ہیں اور ان کا نام عبد القادر ہے، یعنی قادر کے بندے۔ لیکن جس قادر کے عبد القادر ہیں اس قادر نے اپنے عبد القادر کو بھی قادر یعنی طاقت، اختیار، قابو، غلبہ اور قدرت رکھنے والا بنا�ا ہے۔ قادر مطلق کی عطا نے عبد القادر کو بھی قادر بنا دیا ہے اور وہ عبد القادر اپنے رب قادر کے فضل و کرم سے قدرت الہیہ کا پوشیدہ اور عیاں راز ہیں۔ اس شعر میں لفظ ” قادر ” کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ” قادر ” ہے اس سے مراد اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات ہے۔ کیوں کہ ” قادر ” اللہ تبارک و تعالیٰ کا صفاتی نام ہے۔ دوسری مرتبہ جو لفظ ” قادر ” ہے اس کو مغلوق کی طرف مجازاً اضافت کرتے ہوئے قادر مجازی مراد لے کر ” قدرت اور طاقت رکھنے والا ” کے معنی اور مطلب میں استعمال کیا گیا ہے۔ دونوں لفظ قادر حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے مختلف۔ یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجنبیں کامل کا حامل ہے۔

اس شعر میں حضور سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو قادر کا بندہ قادر اور عبد القادر کہا گیا ہے۔ تینوں اپنی جگہ درست اور صحیح ہیں کیوں کہ آپ قادر یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ کے بندے ہیں۔ اور آپ اللہ کے ایسے برگزیدہ اور مقبول بندے ہیں کہ قادر مطلق نے اپنی عطا اور اپنے

فضل و کرم سے بے شمار اختیارات اور تصرفات عنایت فرمائ کر آپ کو بھی قادر یعنی قدرت، طاقت، قابو، اختیار، اور غلبہ رکھنے والا بنا دیا اور آپ کے ان اوصاف کو دنیا کے سامنے ظاہر بھی فرمایا۔ لیکن آپ کے کچھ اختیارات اور آپ کی کچھ کرامات ”سر باطن“، یعنی راز، ہی رہیں۔ دنیا نے تو آپ کے ظاہری وصف و کرامات کو ہی دیکھا ہے۔ لیکن آپ ظاہر اور پوشیدہ دونوں امور میں تصرفات اور اختیارات کے حامل تھے اور باوجود ان تصرفات و اختیارات کے آپ عبد القادر ہی تھے۔ یعنی قادر کے بندے اور عبد القادر آپ کا اسم شریف ہے اور آپ کا اسم شریف اسم با مسٹری کی حیثیت سے آپ قدرت والے کے قدرت والے بندے ہیں۔ آپ کے ظاہری تصرفات تو خلق خدا نے عام طور پر مشاہدہ کئے ہیں چند مستند واقعات ناظرین کے پیش خدمت ہیں:

• ایک مرتبہ آپ نے شیخ خلیل صرصری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے فرمایا کہ اے خلیل! تم جب تک قطب نہ ہو گے تم کوموت نہیں آئے گی، اور اس کے بعد بھی آپ نے کئی دیگروں کو سے فرمایا کہ جب تک خلیل قطب نہ ہو لیں گے ان کوموت نہیں آئے گی۔ شیخ ابو عمر و عثمان یوسف سلیمان اور شیخ ابو الحسن علی ابن سلیمان نے فرمایا کہ شیخ خلیل صرصری اپنی موت سے سات دن پہلے قطب ہو گئے۔ شیخ ابو الغیث عبد الرحمن بن جمیل یعنی فرماتے ہیں کہ شیخ خلیل صرصری بغداد میں اپنی موت سے سات دن پہلے قطب ہو گئے۔ (بھجہ الاسرار، اردو، ص ۸۰)

• حضرت ابو عارف عبد اللہ محمد بن ابی الفتح ہروی سیاح رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ حضور سیدنا شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے میرانام طویل (لمبا) رکھا تھا۔ میں نے ایک دن عرض کیا کہ حضرت میں تو پست قد ہوں۔ آپ نے فرمایا کہ تیری عمر طویل ہے۔ پس شیخ محمد ایک سو سینتیس سال تک زندہ رہے اور اپنی سیاحت میں عجائبات دیکھے، دور دراز کا سفر کیا، کوہ قاف تک بھی پہنچے۔ (بھجہ الاسرار شریف، اردو، ص ۱۶۲)

● شیخ ابو عبد اللہ بن ابی المعالیٰ قائد ادنی فرماتے ہیں کہ ایک دن ہوا سخت چل رہی تھی، ایک چیل آپ کی مجلس کے اوپر سے گزری اور چلائی جس سے حاضرین کی طبیعت پر یثاثان ہو گئی۔ آپ نے نظر اٹھائی اور فرمایا کہ اے ہوا اس کے سرکولے۔ اسی وقت وہ چیل زمین پر گردی اور اس کا سر ایک طرف گرا۔ پھر آپ نے اس کو اٹھا کر اپنا ہاتھ پھیرا اور بسم اللہ الرحمن الرحيم پڑھا۔ وہ چیل اللہ تعالیٰ کے حکم سے زندہ ہو گئی اور اڑا گئی۔ (بجھ السرار شریف، اردو، ص ۱۹۳)

● شیخ ابو الحسن علی بن احمد بن مدهب از جی ایک مرتبہ بیمار ہوئے، حضور سیدنا شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں پیش کیں۔ آپ نے ان میں سے تناول فرمائیں اور مجھ سے فرمایا کہ اللہ تیری زمین تیرے درہم، تیرے صاع (اناج ناپنے کا پیمانہ) اور تیرے دودھ میں برکت دے۔ وہ کہتے ہیں کہ میری زمین میں اس سال سے تو قع اور معقاد سے دو گناہ سے گناہ پیدا ہونا شروع ہوا۔ میرا یہ حال ہوا کہ جب میں ایک درہم خرچ کرتا ہوں تو اس سے میرے پاس دو گناہ سے گناہ آتا ہے۔ اور جب میں لگندم کی سوبوری کسی مکان میں رکھتا ہوں۔ پھر اس میں سے پچاس خرچ کر ڈالتا ہوں۔ اور باقی کوڈ یکھتا ہوں تو سوسوکی پوری موجود ہوتی ہے۔ میرے مویشی اس قدر بچ دیتے ہیں کہ ان کا میں شمار بھول جاتا ہوں۔ یہ سب کچھ آپ کی برکت سے اب تک ہے۔ (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) (بجھ السرار، اردو، ص ۱۲۳)

● شیخ ابو عبد اللہ محمد بن شیخ ابو العباس خضر بن عبد اللہ موصیٰ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ غلیفہ مستحب باللہ ابو المظفر یوسف حضور سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ کو سلام کیا اور پھر نصیحت کا خواستگار ہوا۔ اور آپ کے سامنے دس تھیلیاں اشرافیوں کی رکھ دیں جن کو دس غلاموں نے اٹھا کر کھاتھا۔ آپ نے خلیفہ سے فرمایا کہ مجھے ان کی حاجت نہیں۔ اور قبول کرنے سے انکار فرمایا۔ خلیفہ نے بڑی عاجزی کی۔ تب ایک تھیلی کو آپ نے داہنے ہاتھ میں کپڑی اور دوسری بائیں ہاتھ میں، اور دونوں کوہاتھوں میں نچوڑا تو وہ خون بن کر بہنے لگیں۔ آپ نے خلیفہ سے فرمایا۔ ابوالمظفر! کیا تم خدا سے نہیں ڈرتے کہ لوگوں کا خون

● شیخ ابوالمظفر اسماعیل بن علی بن سنان حمیری زریری ایضاً فرماتے ہیں کہ حضرت شیخ علی بن اہمیتی رضی اللہ تعالیٰ عنہ جب بیمار ہوتے تو بسا اوقات میری زمین کی طرف جو زریران میں تھی۔ وہاں تشریف لاتے اور وہاں کئی روزگزار تے۔ ایک دفعہ آپ بیمار ہوئے اور میرے بیہاں ٹھہرے ہوئے تھے۔ تب ان کے پاس میرے آقا سیدنا شیخ محی الدین عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ بغداد تشریف سے عیادت کے طور پر تشریف لائے۔ دونوں بزرگ میری زمین پر جمع ہوئے۔ اس وقت میری زمین میں کھجور کے دورخت تھے جو کئی سال سے

لیتے ہو اور پھر اسے میرے پاس لاتے ہو۔ خلیفہ یہ سن کر بے ہوش ہو گیا۔ تب آپ نے فرمایا کہ معبدوں کی قسم! اگر اس کے رشتہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا لحاظ نہ ہوتا تو البتہ میں اتنا خون نچوڑتا کہ اس کے محل تک بہتا۔ (بیہقی الاسرار، اردو، ص ۸۷)

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے حضور سیدنا سراج غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ”سر باطن“، یعنی پوشیدہ راز کے لقب سے ملقب کیا ہے اس کی وضاحت اور تائید میں ایک واقعہ ناظرین کی خدمت میں پیش ہے۔

● حضرت شیخ ابو الحسن بن طبلنہ بغدادی روایت کرتے ہیں کہ میں سیدی محی الدین شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں رہ کر علم حاصل کرتا تھا اور رات کو اکثر میں آپ کی ضرورت کے خیال سے بیدار رہتا تھا۔ آپ ماہ صفر ۲۵۵ھ میں ایک رات اپنے گھر کے دروازے سے نکلے۔ میں نے آپ کو لوٹا دینا چاہا مگر آپ نے نہ لیا اور مدرسہ کے دروازہ کا ارادہ کیا۔ وہ آپ کے لئے خود بجود کھل گیا۔ آپ باہر نکلے میں بھی آپ کے پیچھے پیچھے باہر نکلا۔ یہاں تک کہ آپ بغداد شریف کی فصیل تک پہنچ گئے۔ وہاں بھی آپ کے لئے دروازہ کھل گیا۔ آپ باہر نکلے تو دروازہ بند ہو گیا۔ آپ تھوڑی دور تک ہی چلے ہوں گے کہ میں کیا دیکھتا ہوں کہ ہم ایک ایسے شہر میں آگئے ہیں کہ جس کو میں پہچان نہ سکتا تھا۔ آپ ایک مکان میں داخل ہوئے جو سرائے کے مشابہ تھا۔ میں نے دیکھا کہ اس مکان میں چھ شخص تھے سب نے آپ کو سلام کہا۔ اور میں وہاں ایک ستون کی آڑ میں کھڑا ہو گیا۔ میں نے اس مکان کی ایک جانب سے رونے کی آواز سنی۔ تھوڑی دیر بعد وہ آواز بند ہو گئی۔ پھر دیکھا کہ ایک مرد آیا اور جہاں سے رونے کی آواز آئی تھی اس طرف گیا پھر وہ مرد اس حالت میں نکلا کہ وہ اپنے کندھے پر ایک شخص کو اٹھائے ہوئے تھا۔ پھر ایک شخص داخل ہوا۔ جس کا سر نگاہ تھا اور اس کی موچھوں کے بال لمبے تھے۔ وہ شخص حضرت عبد القادر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے سامنے بیٹھ گیا۔ شیخ نے اس

کو کلمہ شہادت پڑھایا اور اس کے سر اور موچھوں کے بال کترے، اور اس کو ٹوپی پہنانی۔ اور اس کا نام محمد رکھا اور پھر شیخ نے ان چھ شخصوں سے فرمایا کہ مجھ کو حکم ہوا ہے کہ یہ شخص (جس کو آپ نے کلمہ پڑھا کر محمد نام رکھا تھا) اس مرحوم کے بد لے میں مقرر کیا جائے۔ ان سب نے کہا، بہت اچھا۔ پھر حضرت شیخ وہاں سے نکلے اور ان ساتوں کو وہیں چھوڑا۔ میں آپ کے پیچھے ہو لیا اور ہم تھوڑی دیر چلے تھے کہ کیا دیکھتا ہوں کہ ہم شہر بغداد کے دروازے پر ہیں۔ پھر وہ پہلے کی طرح کھل گیا، پھر آپ مدرسہ پر آئے۔ یہ دروازہ بھی حسب سابق کھل گیا اور آپ اپنے گھر میں داخل ہو گئے۔ جب صحیح ہوئی تو میں اپنی عادت کے مطابق سیدنا شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے سامنے پڑھنے کے لئے بیٹھا لیکن آپ کی ہبیت کی وجہ سے نہ پڑھ سکا۔ آپ نے فرمایا بیٹھا پڑھ، کچھ مضاائقہ نہیں۔ تب میں نے آپ کو قسم دلائی کہ جو میں نے رات میں ماجرد دیکھا ہے اس کو واضح طور پر بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا کہ وہ شہر نہ اونڈھتا اور تم جو چھ اشخاص دیکھے وہ عمدہ ابدال تھے۔ اور وہ نرم آواز سے رونے والا ان ابدال کا ساتواں تھا۔ وہ بیمار تھا۔ اور جب اس کی موت آئی اس وقت میں اس کے پاس بینچا۔ اور جو شخص اس کو کندھے پر اٹھا کر باہر لے گیا تھا وہ ابو العباس حضرت خضر علیہ السلام تھے۔ وہ اس کو اس لئے باہر لے گئے تھے کہ اس کے غسل وغیرہ کا اہتمام کریں۔ جس شخص کو میں نے کلمہ شہادت پڑھایا تھا وہ قطبیہ کارہنے والا عیسائی تھا۔ مجھے حکم دیا گیا تھا کہ اس انتقال کرنے والے ابدال کا یہ قائم مقام بن جائے۔ اس کو بلا یا گیا اور میرے ہاتھ پر وہ مسلمان ہوا۔ اب وہ ان سات ابدال میں سے ایک ہے۔ شیخ نے مجھ سے عہد لیا کہ میری زندگی میں یہ بات کسی سے نہ کہنا۔ (بیہقی الاسرار شریف، اردو، ص ۲۰۸ تا ۲۰۷)

● عالم ربانی شیخ شہاب الدین ابو حفص عمر بن محمد بن عبد اللہ سہروردی رحمۃ اللہ علیہ نے بیان کیا کہ میں اپنی جوانی کے دور میں علم کلام میں مشغول ہوا اور اس فن کی بہت سی کتابیں میں نے حفظ کر لیں اور اس فن کا ماہر اور فقیہ بن گیا۔ میرے پچھا اس علم کے متعلق مجھے اکثر جھوڑ کتے

(57)

جس طرف اٹھ گئی دم میں دم آگیا  
اس نگاہ عنایت پر لاکھوں سلام

حل لغت:

الٹھنا: کھڑا ہونا، بلند ہونا، ابھرنا، جا گنا، بیدار ہونا، آمادہ ہونا، مستعد ہونا، چلنا، رکنا، روانہ ہونا، برپا ہونا، حاصل ہونا، پرواز کرنا، پڑھا جانا، نقش ہونا، مرنا، فوت ہونا، تمام ہونا، تیار ہونا، کام سਮٹانا، سوار ہونا۔  
(فیروز اللغات، ص ۶۷)

دم: سانس، نفس، پل، منٹ، لحظہ، وقت، زندگی، روح، جان، ذات، حقے کا کش، بھٹی یا تنور کی ہوا، پانی کا گھونٹ، کھانے کو دھینی آگ پر رکھنا، طاقت، قوت، زور، تلوار کی دھار، نیزے کی نوک، خوبصورتی، مضبوطی، چک، خوشی، فرحت، اولوالعزمی، بلند حوصلگی، دھوکہ، فریب، مکر، وفا، افسوس، منتر، دعا جو پڑھ کر پھوکی جائے، غرور، تکبر، گھر، خانہ، وطن، خون، ہبہ، شنجی۔  
(فیروز اللغات، ص ۲۷۱ ☆ لغات کشوری، ص ۲۹۷ ☆ کریم اللغات، ص ۲۹۷)

نگاہ: نظر، چتون، تیور، بصارت، آنکھ، شاخت، پرکھ، مداخلت، توجہ، عنایت، مہربانی، نظارہ، نگرانی، رکھوائی، امید، بھروسہ، خیال۔  
(فیروز اللغات، ص ۱۳۷)

عنایت: لطف، مہربانی، توجہ، التفات، تکھہ، عطیہ، قصد کرنا، کسی چیز کا اہتمام کرنا۔  
(فیروز اللغات، ص ۹۰۵ ☆ لغات کشوری، ص ۵۰۳ ☆ کریم اللغات، ص ۱۱۲)

پہلے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”دم“ ہے اس کا مطلب ”ذات“ ہے۔  
پہلے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”دم“ ہے اس کا مطلب ”جان“ ہے۔

رہتے اور اس کو ترک کر دینے کا اصرار کرتے رہتے تھے لیکن میں بازنہ آتا تھا۔ ایک دن میرے پچھا مجھ کو ساتھ لے کر حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زیارت کے لئے گئے۔ جب ہم آپ کی خدمت میں بیٹھے تو میرے پچانے حضرت سے عرض کیا کہ اے میرے آقا! یہ عمر میرا بھتیجا ہے۔ علم کلام میں مشغول ہے اس کو منع کرتا ہوں لیکن بازنہیں آتا۔ آپ نے فرمایا کہ اے عمر! تم نے علم کلام کی کون کون سی کتاب حفظ کی ہے؟ میں نے کہا کہ فلاں فلاں کتاب، تب آپ نے اپنا مبارک ہاتھ میرے سینے پر پھیرا تو خدا کی قسم اس علم کو میرے سینے سے ایسا نکالا کہ مجھ کو ایک لفظ بھی اس کا یاد نہ رہا۔ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے وہ تمام مسائل علم کلام بھلا دیئے۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے اسی وقت میرے سینے میں علم لدنی بھر دیا۔ پھر میں آپ کے پاس سے اٹھا تو حکمت کی باتیں کرتا تھا۔ آپ نے مجھ سے فرمایا کہ اے عمر! تم عراق میں سب سے آخر میں مشہور ہو گے۔ حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت شیخ عبدالقدار سلطان حقیقت، اور حقیقت وجود میں تصرف کرنے والے تھے۔ ان کا ہاتھ ایسا تھا کہ جو خدا کی طرف سے پھیلا ہوا تھا۔ اور جو پورا تصرف کرنے والا تھا۔

(بیہقی الاسرار شریف، اردو ترجمہ، ص ۸۷)



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و مجتب حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نگاہ عنایت پر سلام بھجتے ہوئے اس نگاہ کے اوصاف کشیرہ میں سے ایک وصف بیان کرتے ہیں کہ یہ نگاہ ہے کہ جس طرف اٹھ جائے دم میں دم آجائے۔ اردو لغت میں دم کئی معنوں میں مستعمل ہے۔ یہاں معنی یہ ہوں گے کہ اس نگاہ کرم کے طفیل مردہ ذات میں جان آگئی۔ مراد اس سے بے ایمان کو ایمان مل گیا۔ یا مردہ دلوں کو زندگی مل جانا ہے۔ علاوه ازیں قریب مرگ کو تندرنی و حیات یا شدید زخم کھائے ہوئے کو شفائے کاملہ عطا کرنا کے معنی بھی لئے جاسکتے ہیں۔ ان تمام امور سے متعلق کئی واقعات سیرت پاک کی متندرجہ معتبر کتب اور احادیث میں ملیں گے۔ جن کا تفصیل سے تذکرہ کرنا یہاں ممکن نہیں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے نگاہ عنایت کی قاہر سلطنت و تصرف کو غیر مقید کرتے ہوئے ”جس طرف“ کا جملہ لکھ کر یہ ثابت کیا ہے کہ اس نگاہ کا ابجاز محدود اطراف یا مقید مقامات تک ہی فیض رسان نہیں بلکہ جس طرف بھی اٹھ جائے اس کا فیض ضرور اس کو مل کر ہی رہے گا۔ پھر چاہے وہ اپنوں پر اٹھے یا پرائے پر، زمین پر اٹھے یا آسمان پر، جنات پر اٹھے یا ملائکہ پر، غرض کائنات کی جس کسی چیز پر بھی وہ نگاہ کرم اٹھائی اس کی تقدیر چمک گئی۔ اور تقدیر بھی کس انداز سے چمکی؟ بس نگاہ کا اٹھنا اور تقدیر کا چمکنا دوش بدلوں ہوا۔ کوئی تاخیر نہیں۔ اس کا بھی حضرت رضا بریلوی نے اس شعر میں ”گئی“ اور ”آ گیا“ الفاظ کا استعمال فرمाकر ذکر کر دیا۔ یہاں پر آ گیا کا لفظ ”آ جانا“ کے معنی میں ہے اور آ جانا کا لغوی معنی ہے پہنچ جانا۔ (لغات کشوری، ص ۲) اب معنی یہ ہوئے کہ نگاہ گئی اور جان آئی۔ گئی اور آئی کہ جس میں فطرہ تضاد و تنازع تھا

اس کو رفع کر کے مناسب و تطبیق نافذ کر دی۔ ایک اہم نکتہ کی طرف بھی توجہ کرنا اشد ضروری ہے کہ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ نے ”نگاہ“ لفظ کا استعمال فرمایا ہے۔ اردو لغت میں نگاہ کے معنی میں آنکھ، توجہ، گمراہی، مہربانی وغیرہ وارد ہیں۔ اب شعر کی خوبی میں چار چاند لگ گیا۔ جس مقدس نگاہ کا مبارک تذکرہ ہے وہ بظاہر تو زمانہ اقدس میں اٹھتی تھی۔ لیکن خورشید رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پردہ فرمانے کے بعد اب ظاہری طور پر وہ نگاہ نہیں اٹھتی تو یہ لازم آئے گا کہ معاذ اللہ اب اس نگاہ کا فیض منقطع ہو گیا۔ لیکن نگاہ بمعنی توجہ بھی مستعمل ہے۔ اور کوئی بھی امتی کسی بھی وقت کسی بھی حال میں اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی توجہ سے باہر نہیں۔

قرآن مجید میں ہے:

”فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَ جِئْنَا بَكَ عَلَى هُؤُلَاءِ شَهِيدًا“  
(پارہ ۵، سورہ نسا، آیت نمبر ۲۷)

ترجمہ: تو کیسی ہوگی جب ہم ہرامت سے ایک گواہ لا سکیں اور اسے محبوب تمہیں ان سب پر گواہ اور نگہبان بناؤ کر لائیں۔  
(کنز الایمان)

اسی طرح آیت:

”النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ۔“  
(پارہ ۲۱، سورہ احزاب، آیت ۶)

ترجمہ: نبی مونین سے ان کی جانوں سے زیادہ قریب ہیں۔ اس امر پر دلالت کرتی ہیں کہ تمام امت حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیر نظر و توجہ ہے۔ لہذا ابتدائے خلق سے لے کر قیامت تک اور قیامت کے بعد ابد الابد تک تمام کائنات حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نگاہ عنایت سے بہرہ مند ہو رہی ہے اور ہوتی رہے گی۔

حضرت شیبہ بن عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے ایمان لانے کے بارے میں خود بیان کرتے ہیں کہ میں غزوہ حنین میں کافروں کی حمایت میں مسلمانوں کے خلاف اڑ رہا تھا کہ

(58)

نفر ابی صالح کا صدقہ صالح و منصور رکھ  
دے حیات دیں مجی جاں فرو کے واسطے

### حل لغت:

نصر: مدد کرنا، یاری کرنا، فتح، ظفر، منظور، خاطر۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۶۱)

ابی صالح: حضرت سید ابی صالح بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔ (شجرہ برکاتیہ ضویہ، ص ۸)

صالح: نیک، پارسا، پرہیزگار، متقدی، دیانت دار، نیک چلن، ایک پیغمبر جو قوم شہود میں مبعوث ہوئے تھے۔ (فیروز الگات، ص ۸۵۸☆☆ لغات کشوری، ص ۲۲۱☆☆ کریم الگات، ص ۱۰)

منصور: نصرت دیا گیا، مدد دیا گیا، یاری دیا گیا، فتح مند، ایک ولی اللہ کا نام جنہوں نے جذب میں انا الحق کہہ دیا تھا جس پر انھیں سولی دی گئی۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۹۵☆☆ لغات کشوری، ص ۲۷☆☆ کریم الگات، ص ۱۷۰)

حیات: زندگی، زیست، عمر، جان، روح، جانداری۔

(فیروز الگات، ص ۷۷☆☆ لغات کشوری، ص ۲۳۶☆☆ کریم الگات، ص ۲۰)

محی: خلوق کو زندہ رکھنے والا، حیات دینے والا، زندہ کرنے والا، اللہ کا ایک صفاتی نام۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۱۵☆☆ لغات کشوری، ص ۶۷☆☆ کریم الگات، ص ۱۳۸)

فزا: بڑھانے والا، زیادہ کرنے والا، افزائش، مرکبات میں مستعمل ہے مثلاً: راحت افزای روح افزای۔ (فیروز الگات، ص ۹۳۲☆☆ لغات کشوری، ص ۵۳۵☆☆ کریم الگات، ص ۱۱۹)

مجی جاں فزا: مراد: حضرت سید ابی نصر بغدادی علیہ الرحمہ۔ (شجرہ برکاتیہ ضویہ)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”صالح“ ہے اس سے مراد ”حضرت سید ابو صالح نصر بغدادی“ ہیں۔

میرے ذہن میں یہ خیال آیا کہ میرے والد اور میرے پچھا کو حضرت علی اور حضرت حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے قتل کر دیا ہے تو میں کیوں نہ آج بدله لیتے ہوئے ان کے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو شہید کر دوں۔ اس ارادے سے میں حضور کے قریب پہنچ گیا اور ابھی میں حملہ کرنے والا ہی تھا کہ آگ کا ایک عظیم شعلہ بجلی کی طرح میری طرف پکا۔ میں اٹھے پاؤں پیچھے بھاگا۔

”فَالْتَّفَتَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ يَا شَيْبَةُ“ یعنی اتنے میں اللہ کے رسول کی نظر کرم مجھ پر پڑ گئی تو آپ نے فرمایا اے شیبہ! بس میرے دل کی کیفیت بدل گئی۔ میں نے حضور اقدس کے چہرہ اقدس کی طرف نظر اٹھائی تو ”وَهُوَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ سَمْعَى وَبَصَرِي“ یعنی وہ مجھے اب میری آنکھوں کا سے بھی زیادہ محبوب لگنے لگے۔

(دلائل العبودت ابی نعیم، جلد اول، ص ۱۹۵)

الغرض صرف ایک نگاہ کرم کے طفیل حضرت شیبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مردہ دل میں جان یعنی کہ ایمان آگیا۔ اسی طرح اسلام کے بڑے دشمن ابو جہل کے بیٹے حضرت عمر مہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی مشرف بہ اسلام ہوئے تھے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے نگاہ مصطفیٰ کو ”عنایت“ سے متصف کیا ہے۔ جس کا معنی یہ ہوتا ہے کہ مہربانی، توجہ، لطف اور اتفاقات کرنے والی نظر۔ کیوں کہ وہ مہربان رب کی مہربان رحمت بن کردنیا میں تشریف لائے تھے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب کو عالمین کے لئے سراپا رحمت بنا کردنیا میں بھیجا تھا۔ جب وہ سراپا رحمت ہیں تو اس سراپا کا ایک جزء اور عضواً نکل بھی یقیناً رحمت ہی ہے اور رحمت بھری نگاہ عنایت پہ لاکھوں سلام کا ہدیہ یہ پچھاوار ہو۔



پہلے مصروف میں بعد میں جو لفظ ” صالح ” ہے اس کا مطلب ” پرہیزگاری ” ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان بارگاہ خداوندی میں استدعا کرتے ہیں اور اللہ تبارک و تعالیٰ کے دو مقدس ولی کامل کا واسطہ دیتے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ اے خالق کائنات! حضرت سید ابو صالح نصر بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی نصر (مد) کا واسطہ ہم کو صالح (پرہیزگار) اور فتح مندر کھ۔ ایمان کی جانداری قائم رکھ۔ واسطہ حضرت سید مجی الدین ابی نصر بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا جو حیات بخش ہیں۔ اور جاں فزا یعنی دل خوش کرنے والے ہیں۔

اس شعر میں لفظ ” صالح ” کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ صالح ہے وہ اسم ہے اور اس سے مراد حضرت ابو صالح عبد اللہ نصر بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذات گرامی ہے۔ دوسری مرتبہ جو لفظ ” صالح ” ہے وہ صفت ہے اور اس کے معنی نیک، متقی، پرہیزگار وغیرہ ہیں۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے الفاظ کے ظاہری اور باطنی معنوں کو مخواڑ کھتھتے ہوئے الفاظ کی بندش ایسے زائل انداز میں کی ہے کہ مصروف اول میں نصر اور منصور میں رشتہ اختفاق ہے۔ لفظ نصر مصدر ہے۔ اور لفظ منصور اسم مفعول ہے نصر (مد) کے بغیر منصور (مد کیا گیا) کا وجود ممکن نہیں۔ علاوہ اذیں مصروف اول میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے خداۓ تعالیٰ سے دو چیزیں مانگی ہیں۔ صالح بنا اور منصور رکھ۔ صالح بن گنے تو انشاء اللہ تعالیٰ منصور بھی ہو جائیں گے۔ صالح کی جمع ہے صالحین۔ قرآن میں صالحین کی مدد کا یقین دلایا گیا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ” وَأَنْكِحُوا الْآيَامِي مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ ”

وَإِمَائُكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءُ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِنْ فَحْصِلِهِ ” (پارہ ۱۸، سورہ النور، آیت ۳۲)

ترجمہ: اور نکاح کرو اپنوں میں ان کا جو بے نکاح ہوں اور اپنے لاٹ بندوں اور کنیزوں کا اگر وہ فقیر ہوں تو اللہ انہیں غنی کر دے گا۔ (کنز الایمان)

اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ صالحین اگر غریب ہوں گے اور نکاح کریں گے تو ہم انہیں غنی یعنی مالدار بنا کر ان کی مدد کریں گے۔

اسی طرح قرآن مجید میں ” إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ” یعنی وہ لوگ جو ایمان لائے اور نیک عمل کئے، کثرت سے وارد ہے۔ بلکہ قرآن مجید میں صالحین کو انبیائے کرام، صدیقین اور شہداء کے گروہ کی معیت میں شمار کیا گیا ہے جیسے کہ ” مِنَ النَّبِيِّنَ وَالْحَسَدِيَّقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَ حَسْنُ أُولَئِكَ رَفِيقًا ”، وغیرہ آیات اس پر شاہد ہیں کہ صالحین کی جماعت اللہ تعالیٰ کی پسندیدہ جماعت ہے۔ جس جماعت کی مدد کرنے اور انعام و اکرام سے نواز نے کا مژده قرآن مجید میں سنایا گیا ہے۔ اسی لئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے قرآن مجید کے اندازو مزاج کی موافقت اور تنقیح میں اپنے شعر میں لفظ ” صالح ”، کو مقدم اور لفظ ” منصور ”، کو موخر ذکر کر کے بند لفظوں میں خود بخود اشارہ فرمادیا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہم کو صالح بنا کر صالحین کے زمرے میں شمولیت عطا فرمادے تو نصرت الہی بھی خود بخود حاصل ہو جائے گی۔

حاصل! منصور من اللہ ہونے کے لئے صالح بنا لازمی اور ضروری ہے۔ اسی لئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے صالح کو اہمیت دے کر اول ذکر فرمایا ہے۔ مصروف ثانی میں حضرت رضا بریلوی نے ” حیات دیں ” کی دعا کی ہے۔ لغوی معنی کے اعتبار سے دین کا اطلاق نہ ہب، مسلک، دھرم اور ایمان ہوتا ہے۔ (فیروز لالغات، ص ۲۷۳) اور یہاں دین سے مراد ایمان ہے۔ یعنی حضرت رضا برگاہ خداوندی میں ایمان کی حیات یعنی ایمان کی زندگی ایمان کی روح مانگ رہے ہیں۔ اور ایمان کی جان حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی

ذات گرامی، آپ کی محبت اور عشق ہے۔ ایک مقام پر حضرت رضا نے فرمایا ہے کہ:  
 قرآن تو ایمان بتاتا ہے انہیں  
 ایمان یہ کہتا ہے میری جان ہیں یہ  
 حیات دیں کی دعائیں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے مجھی ”جال فزا“  
 کا واسطہ کر شعر کو ادبی، فنی اور علمی اعتبار سے جواہرات سے مرصع اور مزین کر دیا ہے۔ مجھی  
 کے معنی ہیں حیات دینے والا۔ اور زندہ کرنے والا اور شعر میں مجھی سے مراد حضرت مجھی الدین ابی  
 نصر بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذات گرامی ہے۔ ”مجھی الدین“ آپ کا لقب ہے اور اسی  
 لقب سے آپ کو ملقب کر کے حضرت رضا بریلوی نے حضرت ابی نصر بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
 کی شخصیت کو اسمِ ماسٹی کے طور پر اجاگر کرنے کی کوشش فرمائی ہے۔ ایک خوبی اس شعر کی مزید  
 یہ بھی ہے کہ آپ نے مجھی کے لقب کے ساتھ ”جال فزا“ کی صفت کا اضافہ فرمادیا ہے۔ لفظ  
 ”جال فزا“ کو اگر ایک ہی لفظ شمار کیا جائے یعنی جان کے ساتھ فزا کو مرکب کر دیا جائے تو اس  
 کے معنی فرحت انگیز، دل خوش کرنے والا، اور مسرت انگیز ہیں۔ (فیروز اللغات، ص ۲۲۵) اور اگر  
 لفظ جان فزا کو مرکبات میں شمار نہ کرتے ہوئے جان اور فزادوں کو مفرد مان کر الگ الگ  
 الفاظ میں شمار کیا جائے تو جان کے معنی روح، آتما، زندگی، حیات وغیرہ ہیں۔ (دیکھو شعر نمبر  
 86 کا حل لغت) اور فزا کے معنی بڑھانے والا، زیادہ کرنے والا، اب حضرت رضا بریلوی علیہ  
 الرحمۃ والرضوان کے شعر کے مصرع ثانی کا لفظ ”جال فزا“ دو معنی ہو گیا۔ ایک معنی یہ ہوئے کہ  
 اے اللہ! ایمان کی حیات دے، تجھے واسطہ حضرت ابی نصر بغدادی کا جو زندہ کرنے والے اور  
 زندہ کر کے دل خوش کرنے والے ہیں۔ اور دوسرے معنی یہ ہوئے کہ جو زندہ کرنے والے اور  
 زندہ کر کے زندگی زیادہ کرنے والے ہیں۔ دونوں معنی صحیح ہیں۔ کیوں کہ بزرگان دین نے  
 مرے ہوئے دلوں کو ایمان کی زندگی دے کر دلوں کو فرحت، مسرت اور خوشی سے بھر دیا ہے۔  
 اور یہ بھی ہوا ہے کہ بزرگان دین نے مردہ دلوں کو ایمان کی زندگی دے کر (عشق رسول) سے

زندہ کر کے اس کو عشق رسول کی اعلیٰ منزلیں طے کر اکار ایمان کی زندگی یعنی عشق رسول کو زیادہ کیا  
 ہے اور بڑھایا ہے۔ بقول حضرت رضا:

جان ہے عشق مصطفیٰ روز فزوں کرے خدا

خیز! بات کہاں سے کہاں پہنچ گئی۔ اگر حضرت رضا بریلوی کے ہر شعر کے فنی محسن پر  
 اس طرح سیر حاصل گفتگو کی جائے تو مضمون کی طوال انداز و گمان کے صفحات کی سرحدیں  
 عبور کر جائے گی۔ الحاصل! حضرت رضا بریلوی نے اس شعر میں خدائے تعالیٰ سے صالح اور  
 منصور ہونے کے ساتھ دین کی حیات کی استدعا کی ہے۔ اور حصول مراد کے لئے دجلیل القدر  
 و شہرہ آفاق ہستیوں کا واسطہ اور وسیلہ دیا ہے۔ وہ دو ذات گرامی حضرت سید ابو صالح عبد اللہ نصر  
 بغدادی اور حضرت سید مجھی الدین ابو نصر محمد بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی ہے یعنی کہ دو کے طفیل  
 تین مرادیں مانگی ہیں۔

● حضرت ابو صالح عبد اللہ نصر بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ۲۳ ربیع الثانی ۱۴۵۶ھ کے روز  
 بغداد شریف میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والد ماجد کا اسم گرامی حضرت سیدنا عبد الرزاق بن خوشن  
 اعظم حضرت شیخ سید عبدال قادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہما ہیں۔ آپ سیدنا خوشن اعظم دستیگر رضی  
 اللہ تعالیٰ عنہ کے پوتے تھے۔ آپ اعلیٰ درجہ کے محقق، عارف حدیث، شفیق راوی، شیریں کلام،  
 خوشن طبع و متن تھے۔ فروعی مسائل میں آپ کی معلومات وسیع تھی۔ حافظ ابن رجب حنبلي نے اپنی  
 کتاب طبقات میں بیان کیا ہے کہ آپ قاضی القضاۃ، شیخ الوقت، فقیہ، مناظر، محدث، عابدو زاہد  
 اور بہترین واعظ تھے۔ آپ انتہائی فصح و بلغ گفتگو فرماتے تھے۔ آپ کی انشاء پر دلائلی اور فتویٰ  
 نویسی میں کمال کی ندرت ہوتی تھی۔ مدینۃ الاسلام کی تینوں مسجدوں میں آپ کا نام خطبہ میں  
 پڑھا جاتا تھا۔ آپ امر بالمعروف و نهى عن المنکر کے پیکر تھے۔ آپ نے ۷۲ ربیع المرجب  
 ۱۴۵۶ھ کے دن دنیا سے پردہ فرمایا۔ آپ کا مزار مقدس بغداد شریف میں روضہ امام احمد بن حنبل  
 رضی اللہ تعالیٰ عنہ میں مرجع خلاائق ہے۔ (تذکرہ مشائخ قادریہ رضویہ، ص ۲۶۶)

(59)

جو مقصد زیارت کا بر آئے پھر تو  
نہ کچھ قصد کیجئے یہ قصد دلی ہے

حل لغت:

مقصد: قصد کرنے کی جگہ، مدعایہ، مراد، نیت، ارادہ، معنی، نشانہ۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۷☆ لغات کشوری، ص ۲۹☆ کریم الگات، ص ۱۲۲)

زیارت: کسی متبرک مقام، چیز یا آدمی کا دیکھنا، حج، مقدس مقام کا نظارہ، کسی بزرگ کا مقبرہ، آستانہ گاہ، پرستش گاہ، درگاہ، سلام، ملاقات کسی بزرگ سے، آدمی یا مزار وغیرہ کا دیکھنا۔ (فیروز الگات، ص ۵۶☆ لغات کشوری، ص ۳۵☆ کریم الگات، ص ۸۵)

حاصل ہونا، پورا ہونا، کامیاب ہونا۔ (فیروز الگات، ص ۱۹۰)

ارادہ، نیت، عزم، نشانہ، مطلب، مرضی، خواہش، سعی، کوشش، پیش قدمی، اقدام۔

(فیروز الگات، ص ۹۵☆ لغات کشوری، ص ۵۶☆ کریم الگات، ص ۱۲۳)

دوسرے مصروع میں پہلے جو لفظ ”قصد“ ہے اس کا مطلب ”کوشش“ ہے۔

دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”قصد“ ہے اس کا مطلب ”خواہش“ ہے۔

—

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و  
مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مزار اقدس کی زیارت کی تمنا کرنے کے ساتھ اس بات کا بھی

حضرت سید مجحی الدین، ابونصر محمد بغدادی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ولادت بغداد شریف میں ہوئی۔ آپ کے والد حضرت سید ابو صالح عبد اللہ نصر بن حضرت سیدنا عبد الرزاق بن غوث اعظم دیگر شیخ سید عبدالقادر رضی اللہ تعالیٰ عنہم تھے۔ اس طرح آپ سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پرپوتے تھے۔

آپ اپنے وقت کے شیخ طریقت، اعلیٰ درجہ کے محقق، محدث اور مدرس تھے۔ آپ اپنی عظیم فقاہت کی بنیاد پر عراق کے مفتی مقرر ہوئے۔ علاوہ ازیں آپ کے والد ماجد قاضی القضاۃ کے عہدے پر فائز تھے۔ آپ کو بھی دارالخلافۃ میں منتدع الدالت سے سرفراز کیا گیا تھا۔ لیکن آپ صرف ایک ہی مرتبہ عدالت میں تشریف لے گئے اس کے بعد استعفی دے کر باب الازج کے مدرسہ میں درس دینے لگے۔ بعدہ تقویٰ کے پیش نظر کبھی عہدہ قضا کو قبول نہیں فرمایا۔

آپ اپنے جدا مجد حضرت غوث اعظم شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے شکل و صورت میں بہت ہی مشابہ تھے۔ (قلائد الجواہر، ص ۱۷۱)

آپ کا گھرانہ علم و فن کا منبع تھا، اور آپ نے علم دین کے فروغ و اشاعت میں کامیاب کوشش کی۔ آپ اپنے جدا مجد کے مدرسہ میں درس و تدریس میں مشغول رہتے تھے، اور تاحیات عملی مشاغل سے وابستہ رہے۔ آپ سے حافظ دمیاطی وغیرہ نے احادیث کی سماعت کی ہے۔ (تذکرہ مشائخ قادریہ رضویہ، ص ۲۶۸)

آپ کا وصال ۲۷ ربیع الاول شریف بروز دوشنبہ ۱۵۶ھ میں بغداد میں ہوا۔ آپ کا مزار شریف بغداد شریف میں سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مدرسہ کے احاطہ میں مر جع خلائق ہے۔



پر واجب ہے کہ قیامت کے دن اس کا شفیع ہو جاؤ۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”مَنْ حَجَّ فَرَّارَ قَبْرِيَ بَعْدَ وَفَاتِيْ كَانَ كَمَنْ زَارَنِي فِي حَيَاةِيْ“، جس نے حج کیا اور پھر میری قبر کی زیارت کی میری وفات کے بعد وہ ایسا ہے جیسے کہ اس نے میری حیات میں میری زیارت کی۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”مَنْ زَارَنِي مُتَعَمِّداً كَانَ جَوَارِيَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ مَاتَ فِي أَحَدِ الْحَرَمَيْنِ بَعَثَتْ اللَّهُ مِنَ الْآمِنِينَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔“ جو شخص ارادہ میری زیارت کرے گا قیامت کے دن میرا پڑو سی ہو گا اور جو حرم مکہ یا مدینہ میں مرے اللہ تعالیٰ اسے قیامت کے عذاب سے امن میں رکھے گا۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے آستانہ پاک کی زیارت علمائے دین کے نزدیک بالاتفاق قولًا و فعلًا بہترین سنن اور موکدر تین مسحتبات میں سے ہے۔ قاضی عیاض رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قبر انور کی زیارت ایک متفق علیہ سنت اور مرغوب فضیلت ہے۔ بعض علماء مالکیہ رحمہم اللہ اس کے وجوب کے قائل ہیں اور دوسروں نے اس قول کی تاویل سنت واجبہ سے کی ہے۔ گویا سنت واجبہ سے مراد سنت موکدہ، غایت تاکید ہے۔ امام عظیم ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے نزدیک زیارت روضۃ قدس بہترین مسختنات اور موکدر تین مسحتبات درجہ واجبات کے قریب ہے۔

(جب القلوب الی دیار الحبوب، اردو، ص ۲۲۲)

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مزار اقدس کی زیارت کے لئے صحابہ کرام، تابعین، تبع تابعین، ائمہ دین اور صالحین کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین نے دور دراز سفر کئے ہیں اور دیگر لوگوں کو بھی زیارت کی ترغیب دی ہے۔

- امیر المؤمنین، خلیفۃ المسلمين سیدنا عمر فاروق عظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جب مکہ شام فتح کیا، اور بیت المقدس کے باشندوں سے صلح کی اور کعب احرار علیہ الرحمۃ نے اسلام

اظہار فرمایا ہے کہ زہ نصیب! شہنشاہ کو نین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے روضۃ انور کی زیارت کا مقصد پورا ہو جائے۔ تو اس مقصد کے پورا ہونے کے بعد پھر کسی خواہش کے پورا ہونے کی کوشش ہی نہ کروں گا۔ یہی میری دلی خواہش اور ارادہ ہے۔ اس شعر کے مصرع ثانی میں لفظ ”قصد“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی مرتبہ جو لفظ ”قصد“ ہے وہ کوشش اور سعی کے معنی میں ہے اور دوسری مرتبہ جو لفظ ”قصد“ ہے وہ ارادہ اور خواہش کے معنی میں ہے۔ دونوں لفظ ”قصد“ حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں۔ لیکن معنی و مطلب کے اعتبار سے جدا اور مختلف۔ لہذا یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔ دونوں لفظ ”قصد“، اسم ہیں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان روضۃ انور کی زیارت کی تمنا کر رہے ہیں۔ اور ہر عاشق نبی کی یہی آرزو ہوتی ہے کہ اپنے پیارے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مقدس آرام گاہ کی حاضری کا شرف حاصل کروں۔ دربار رسالت کی حاضری اور زیارت کی بے شمار فضیلتیں اور برکتیں ہیں۔ کئی احادیث میں زیارت روضۃ انور کی تاکید کی گئی ہے۔ اور زیارت کرنے پر اجر عظیم کی بشارت بھی دی گئی ہے۔ چند احادیث کریمہ پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتا ہوں۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں ”مَنْ زَارَ قَبْرِيَ وَجَبَتْ لَهُ شَفَاعَتِي“، یعنی جو شخص میری قبر شریف کی زیارت کرے اس کے لئے میری شفاعت واجب ہے۔

- شفیع المذنبین، شہنشاہ کو نین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں ”مَنْ جَاءَنِي زَائِرًا لَا تَعْمَلُهُ حَاجَةً إِلَّا زِيَارَتِي كَانَ حَقًا عَلَىٰ أَنْ أَكُونَ لَهُ شَفِيعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ“، یعنی جو شخص میری زیارت کے لئے آئے اور میری زیارت کے سوا اس کو کوئی حاجت نہ ہو تو مجھ

مطلقًا جاتے ہی نہیں۔ اور فریضہ حج کی ادائیگی کے بعد مکہ معظمه سے ہی اپنے وطن واپس چلے جاتے ہیں۔ حالاں کہ حج کے بعد روضہ اقدس کی زیارت نہ کرنے پر عید ہے۔ اور فضیلت سے محروم رہنے پر تنبیہ اور سرزنش ہے۔ یہ اس وجہ سے ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خواہش تھی کہ آپ کی امت ثواب حاصل کرے اور مغفرت و شفاعت کا حقدار بھی بنے اور یہ آپ کی امت پر کمال شفقت ہے۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں ”مَنْ زَارَنِي فِي الْمَدِينَةِ كُنْتُ لَهُ شَفِيعًا وَ شَهِيدًا“ جو مدینہ میں میری زیارت کرے میں اس کے لئے شفیع اور مددگار رہوں گا۔ اس حدیث سے حضور کی اپنی امت پر کمال ہمدردی، رحمت، محبت اور شفقت عیاں ہوتی ہے۔ کہ مدینہ آنے کے بہانے وہ شفاعت کے حقدار بن جائیں۔ علاوہ ازیں حج کے بعد مدینہ طیبہ کی زیارت کونہ آنے پر احادیث میں عیدوارد ہے۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”مَنْ حَجَّ الْبَيْتَ وَ لَمْ يَرْزُنْتِ فَقَدْ جَفَانِي“ جس شخص نے کعبہ کا حج کیا اور میری زیارت نہ کی اس نے مجھ پر ظلم کیا۔

حدیث کے مقدس اور مبارک الفاظ ملاحظہ فرمائیں کہ سرکار فرماتے ہیں کہ جو میری زیارت کو نہیں آتا، وہ مجھ پر ظلم کرتا ہے اور نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر ظلم و جفا کرنے والے کا انعام اور حشر بھی بھی اچھا نہیں ہوتا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر ظلم و جفا اور ایذا حرام ہے۔ اور حضور پر ظلم کرنے سے بچنا واجب ہے۔ یہ ایک مسلم قاعدہ ہے۔ جو عقادہ سے تعلق رکھتا ہے تو جس کام کی وجہ سے حضور اقدس کو تکلیف ہوتی ہو وہ کام حرام ہے۔ لہذا حج کے بعد زیارت مدینہ کے لئے نہ آنے سے حضور کو تکلیف ہوتی ہے، لہذا مدینہ کی زیارت کے لئے نہ آنے والا حرام کا مرتكب ہوا۔ اسی طرح حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تکلیف جس کام کی وجہ سے دور ہوتی ہو وہ کام کرنا واجب ہے۔ اور مدینہ طیبہ کی زیارت کے لئے حاجی کے

قبول کیا۔ تو حضرت عمر فاروق عظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ان کے اسلام لانے سے بے انتہا مسرت ہوئی، واپسی کے وقت امیر المؤمنین نے کعب احbar سے فرمایا کہ اے کعب! اگر چاہو تو ہمارے ساتھ مدینہ چلو، اور سرو رانبیاء صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت کرو، کعب احbar نے کہا: بہت خوب، اے امیر المؤمنین میں ایسا کروں گا۔

مدینہ منورہ میں آتے ہی پہلا کام جو امیر المؤمنین نے کیا وہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر سلام تھا۔

قارئین کرام اس واقعہ کو بغور مطالعہ فرمائیں کہ سیدنا فاروق عظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت کعب احbar کو ملک شام سے صرف گنبد خضری کی زیارت کے لئے دعوت دے رہے ہیں اور حضرت کعب احbar اسے قبول کر رہے ہیں، اگر دربار رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حاضری کی نیت سے ہی سفر کرنا منوع ہوتا تو حضرت عمر فاروق عظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہرگز کعب احbar کو صرف زیارت کے لئے سفر کرنے کو نہ کہتے۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پردہ فرمانے کے بعد حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ ملک شام چلے گئے اور ایک مدت دراز تک بارگاہ رسالت کی حاضر کے لئے نہ آئے، تو خواب میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت بلاں کو زیارت کے لئے مدینہ منورہ آنے کا حکم دیا۔ حضرت بلاں ملک شام سے صرف اور صرف زیارت روضہ اقدس کی نیت سے سفر کر کے مدینہ طیبہ آئے۔ یہ طویل واقعہ شعر نمبر 111

قالَ نَ سُوَءَ طَيْبَهُ كَمْ آرَائَيَ  
کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔

لیکن افسوس! کہ کلمہ گوئی اور مسلمانی کا دعویٰ کرنے والے دور حاضر کے منافقین زیارت اقدس کو اہمیت نہیں دیتے بلکہ صرف زیارت کے لئے مدینہ طیبہ جانے والوں کو روکتے ہیں۔ اور کچھ شقی القلب اور محروم ایسے بھی ہیں کہ جو حج کرنے کے بعد اور پہلے مدینہ شریف

(60)

خط سیہ میں نور الہی کی تابش  
کیا صح نور بار ہے شام ابو الحسین

حل لغت:

خط: نوشته، تحریر، لکیر، نشان، نامہ، مکتوب، نیا سبزہ جو مرد کے چہرے پر آتا ہے، ہاتھ کا لکھا، سوا تحریر، لکیر، لائن، جامت، اصلاح، لکیر جس میں فقط طول ہو عرض اور عمق نہ ہو، نام ایک موضع کا۔

(فیروز الگات، ص ۵۹۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۶۲ ☆ کریم الگات، ص ۶۵)

سیاہ کا مخفف: کالا، بخس، بد، کالا سیاہ رنگ، جبشی غلام، کنایہ، کوئلہ بیچنے والا۔

(فیروز الگات، ص ۸۳ ☆ لغات کشوری، ص ۴۰۳ ☆ کریم الگات، ص ۹۵)

نور: روشنی، تخلی، چمک، اجالا، رونق، روپ، کلام پاک کی ایک سورت کا نام، صوفیوں کی اصطلاح میں خدا کا ایک نام۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۸۵ ☆ لغات کشوری، ص ۷۹۰ ☆ کریم الگات، ص ۱۸۷)

تابش: حرارت، گرمی، یقیش، چمک، دھوپ کی چمک، روشنی، نور، طاقت۔

(فیروز الگات، ص ۳۲۳ ☆ لغات کشوری، ص ۱۲۹ ☆ کریم الگات، ص ۳۲)

بار: بوجہ، گرانی، وزن، اسباب، رسانی، نوبت، مرتبہ، دفعہ، شمار، شمر، پھل، دربار، بر سنبے والا، مثلًا: گوہر بار، نور بار وغیرہ، کسی چیز کی کثرت ظاہر کرنے کے لئے مثلًا: جوئے بار، سنگ بار، کار کے ساتھ بطور تابع، مثلًا: کار و بار، دخل، آمیزش، گویوں کا ساز، اجازت، حمل، گربھ، قرض، ذمہ داری، عدالت، جناب، جلیل، بزرگ،

جانے سے حضور کی تکلیف دور ہوتی ہے۔ لہذا زیارت مدینہ واجب ہے۔ میری اس گفتگو میں قطعاً مبالغہ و غلوت نہیں، میرے اس دعویٰ کی دلیل ملت اسلامیہ کی ذی علم و ذی مرتبت شخصیت محقق علی الاطلاق جستہ اللہ فی الہند عاشق رسول حضرت شاہ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ کی شہادت و تائید ہے۔

اور ایسا ہی ایک حدیث میں وارد ہے۔

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”مَنْ وَجَدَ سَاعَةً وَلَمْ يَعُدْ إِلَيْ فَقَدْ جَفَانِي“ جس نے استطاعت پائی اور میری طرف نہ آیا اس نے یقیناً مجھ پر ظلم کیا۔ صاحب مواہب فرماتے ہیں کہ:

- ”یہ حدیث مبارک ترک زیارت کے حرام ہونے میں ظاہر ہے۔ اس لئے کہ ترک زیارت میں حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر جفا و ایذ ہے اور حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر جفا و ایذ بالاجماع حرام ہے۔ لہذا ازالہ جفا واجب ہے۔ اور وہ زیارت سے ہی ہو سکتا ہے۔ اس لئے زیارت واجب ہو گی۔“ (مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد دوم، ص ۵۶)

- اور حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اس شعر میں یہی تو فرماتے ہیں کہ اگر مدینہ کی حاضری کا مقصد برآیا تو اس زیارت کے طفیل آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت کا حقدار ہونے کا شرف حاصل ہو جائے گا۔ اور اس کے حصول کے بعد پھر کسی بھی مقصد کی خواہش نہ رہے گی۔ اسی لئے تو آپ ہر وقت دیار نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حاضری کے لئے بے چین و بے قرار رہتے ہیں۔ اور ایک نعمت میں یہاں تک فرمایا ہے کہ:

جان و دل ہوش و خرد سب تو مدینہ پنجے  
تم نہیں چلتے رضا سارا تو سامان گیا



اپنے زمانہ کے جید فقیہ تھے۔ آپ کے علم کا لوہا تمام علمائے ملت اسلامیہ نے مانا ہے۔ یہاں تک کہ مجدد دین و ملت، شیخ الاسلام والمسلمین، سیدنا امام احمد رضا محدث بریلوی رضی اللہ تعالیٰ عنہ جیسے ممتاز اور فائق عالم اور مجدد اعظم نے آپ کے سامنے بحیثیت تلمیذ زانوئے ادب تھہ کیا تھا۔ اور آپ سے علوم ظاہری و باطنی میں اکتساب فیض کیا تھا۔ آپ علم و عرفان کی اعلیٰ منزل و مرتبہ پر فائز تھے۔ آپ کی زبان و قلم سے ہمیشہ علم و عرفان کا دریائے گوہر بہتا تھا۔ جس سے ہزاروں تشنگان علم اپنی پیاس بجھاتے تھے۔ آپ کی تصانیف کا علمی معیار اتنا بلند ہے کہ آپ کی تصانیف کی شرح و تشریح کرنے سے اس کی خصامت اصل کتاب سے بچاں گئی بلکہ اس سے بھی زیادہ ہو جائے گی۔ آپ کی معرکۃ الاراء تصانیف میں علم کے ایسے گہر اور باریک نکات مضم ہیں جن کے مطالعہ اور ہم سے اہل علم و دانش دینی و دنیوی علوم کے فوائد حاصل کر کے خود بھی نقید المثال بن جائیں گے۔ حضرت سید شاہ ابوالحسین احمد نوری مارہروی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی علمی جلالت شان کی جھلک آپ کی تصانیف سے آفتاب نیم روز کی طرح عیاں ہے۔ اور اسی کا تذکرہ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اس شعر میں فرمائی ہے۔

حضرت رضا بریلوی نے اس شعر میں تحریر کے لئے لفظ ”خط“ کا استعمال فرمایا ہے۔ یعنی کہ واحد کا صیغہ جس کا مطلب ہوا کہ ایک تحریر، اور اس تحریر کے نتیجے میں نور الہی کی تابشیں فرماری ہے ہیں۔ جمع کا صیغہ استعمال فرمایا ہے۔ یعنی صرف ایک تابش نہیں بلکہ بہت سی تابشیں۔ اب شعر کا مطلب یہ ہو گا کہ حضرت سید شاہ ابوالحسین احمد نوری مارہروی کی ذات گرامی ایسے علوم و عرفان کی حامل ہے کہ آپ کی صرف ایک تحریر سے ایک نہیں بلکہ نور الہی کی تابشیں حاصل ہوتی ہیں۔ نور الہی کی تابشیں یعنی راہ راست اور صراط مستقیم کی ہدایت۔ حضرت سید شاہ ابوالحسین احمد نوری مارہروی قدس سرہ کے متعلق حضرت رضا بریلوی نے جن جذبات کا اظہار کیا ہے وہ صداقت پرمنی ہیں اور اس میں سرموبر اب بھی غلو اور مبالغہ نہیں۔ کیوں کہ آپ نے اپنی معرکۃ الاراء تصانیف کے ذریعہ عقائد اہل سنت کی نشر و اشاعت کا جو فریضہ

ناگوار، تکلیف دہ، انبار، نصیب، رخصت، درخت کی جڑ، کام، بارگاہ، ہر چیز کی زیادتی۔  
(فیروز اللغات، ص ۱۲۳ ☆ لغات کشوری، ص ۸۷)

پہلے مصرع میں جو لفظ ”نور“ ہے اس کا مطلب ”خدا کا نور“ ہے۔  
دوسرا مصرع میں جو لفظ ”نور“ ہے اس کا مطلب ”اجالا“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے پیر و مرشد کے سچے جانشین خانقاہ برکاتیہ و عالیہ مارہرہ مطہرہ کے سجادہ نشین اپنے استاذ محترم و مکرم، سراج السالکین، نور العارفین، مرجع علماء اولیاء، ہادی طالبین حضرت سید شاہ ابوالحسین احمد نوری مارہروی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تعریف و توصیف کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ خط سیہ یعنی سیاہ لکھا ہوا، یا سیاہ بالوں میں اللہ کے نور کی تخلی کی روشنی پھوٹ رہی ہے۔ حضرت شاہ ابوالحسین کی شام بھی صحیح کی طرح نور بر ساری ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی اپنے پیرزادے حضرت نوری میاں قدس سرہ کے اوصاف و محسن کا تذکرہ ایک نفیس انداز سے کر رہے ہیں۔ شعر کی ابتداء و آغاز میں ”خط سیہ میں نور الہی کی تابشیں“ کا جملہ بڑی جامیعت کا حامل ہے۔ خط سیہ سے دو مرادی جا سکتی ہے۔ اول نوشته یعنی لکھا ہوا۔ اس معنی کو لے کر شعر کا مطلب یہ ہو گا کہ حضرت شاہ ابوالحسین مارہروی قدس سرہ کے دست مبارک سے سفید کاغذات پر جو خط سیہ یعنی سیاہ روشنیاں پھیل رہی ہیں اور یہ ہے، اس سیاہ تحریر سے نور الہی یعنی کہ اللہ کے نور کی تابشیں یعنی روشنیاں پھیل رہی ہیں اور یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کے اعتزاف میں کسی کو بھی تأمل یا تردید نہیں ہے، کیوں کہ حضرت شاہ ابوالحسین احمد نوری مارہروی کا شمار اپنے دور کے شہرہ آفاق علماء اولیاء میں ہوتا ہے۔ آپ

مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں ”کیا صبح نور بار ہے شام ابوالحسین، اس مصرع میں لفظ“کیا“ کو ابتداء میں فرمایا حضرت رضا بریلوی نے اس جملہ کو جملہ استجوابیہ بنادیا ہے اور ایک تجھ خیز بات کے طور پر فرمائے ہیں کہ حضرت ابوالحسین احمد نوری مارہروی کی ”شام“ بھی روشنی پھیلانے والی ”صبح“ کی طرح ہے۔ شام اور صبح دو نقیضوں کا استعمال فرمایا کہ شعر کو صفت تضاد کا شعر بنادیا ہے۔ اس شعر میں جو لفظ شام ہے اس سے دو مرادیں لی جاسکتی ہیں۔ ایک تو حقیقی شام اور دوسری شام زندگی یعنی زندگی کے آخری ایام۔ دونوں مرادیں اس شعر میں صحیح ہیں۔ اگر حقیقی شام مرادی جائے تو شعر کا مطلب یہ ہوگا کہ صبح کے مقابلے میں شام کی رونق ماند ہوتی ہے۔ صبح سے دن کا عروج ہوتا ہے اور شام سے دن کو زوال ملتا ہے۔ اور جو طغیانی، ططریق، رونق، چمک، دمک، روشنی، شباب، حسن، خوبی، رنگ و روپ اور تپیش عروج میں ہے وہ زوال میں نہیں۔ صبح کو آفتاب طلوع ہوتا ہے۔ تب اس کی شان و شوکت نزاں ہوتی ہے۔ اس کی روشنی کا یہ عالم ہوتا ہے کہ لکھنگی باندھ کر ہم دیکھ نہیں سکتے۔ ہماری نظر خیر ہو جاتی ہے۔ لیکن شام کے وقت آفتاب کی وہ آن، بان شان باقی نہیں رہتی۔ صبح کے وقت آفتاب کی روشنی میں جو سپیدی ہوتی ہے، وہ شام کے وقت زرد ہو جاتی ہے۔ اور اس کی تپیش ماند اور مدھم ہو جاتی ہے۔ اس کی طرف نظر جما کر دیکھ سکتے ہیں۔ لیکن حضرت شاہ ابوالحسین احمد نوری مارہروی کے چہرہ جمال کے آفتاب کا یہ عالم ہے کہ ان کی شام کی درخشانی بھی صبح کی رونق پر غالب آ جاتی ہے۔ ان کی شام ماند اور مدھم ہو کر بھی رونق و روشنی میں کم نہیں بلکہ بڑھتی جاتی ہے۔ یہاں تک کہ ان کی شام صبح کو بھی نور کا صدقہ عطا فرمایا کہ صبح کو بھی ”نور بار“ بنادیتی ہے۔

اگر لفظ ”شام“ سے مراد ”شام زندگی“ یعنی کہ زندگی کے آخری ایام ہوں تو شعر اور بھی جاندار ہو جاتا ہے۔ زندگی کے آخری ایام میں آدمی معذور و مجبور ہو جاتا ہے۔ خصوصاً سالہ سال کی عمر کے بعد اس کے اعضاء جسم میں ضعف آ جاتا ہے، اور آدمی مٹھاں ہو جاتا ہے اس

انجام دیا ہے۔ اس کو مکا حقہ ہم بیان کر کے دادخیں دینے سے بھی قادر ہیں۔ حضرت سید شاہ ابوالحسین مارہروی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تصانیف کے ایک ایک جملہ سے رشد و ہدایت کی روشنی پھوٹی ہے اور اس نور ہدایت کو حضرت رضا نے نور الہی کی تابشوں سے تعبیر کیا ہے۔ آپ کی تصانیف، تقاریر و رشد و ہدایت کی محفولوں نے ہزاروں نہیں بلکہ لاکھوں گم گشتہ گان را کو راہ ہدایت پر گام زن فرمایا ہے۔ آپ کی علمی و جاہت کا فائق الدہر شہر و دبدبہ ایسا مشتہر تھا کہ وقت کے جلیل القدر علمائے کرام و مفتیان عظام تحصیل علوم و عرفان کے لئے آپ کی خدمت میں سماں نہ حیثیت سے حاضر رہتے۔ اعلیٰ حضرت، عظیم البرکت، امام اہل سنت، مجدد دین و ملت امام احمد رضا محدث بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے علم جفر کے حصول میں آپ کی شاگردی کا شرف حاصل کیا ہے۔ اور ساتھ ساتھ عرفان و سلوک کی منزیلیں بھی آپ کی زیر نگرانی و تربیت طفر مائی ہیں۔ حضرت سید شاہ ابوالحسین احمد نوری مارہروی قدس سرہ کے یہاں ہمیشہ مشاہیر علماء کا جھوم رہتا تھا۔ اور ہر شخص اپنی علمی پیاس کی سیرابی کے لئے آپ ہی کا مرہون منت رہتا تھا۔

”خط سیہ میں نور الہی کی تابشیں“ کا دوسرا مطلب یہ ہے کہ خط سیہ سے مراد آپ کے سر اور چہرہ پاک کے سیاہ بال، اور ”نور الہی کی تابشیں“ سے مراد آپ کے نورانی چہرے سے جو نور کی شعاعیں پھوٹتی تھیں وہ مراد ہے۔ سیاہ ریش مبارک (ڈاڑھی مبارک) کے ہالہ کے درمیان آپ کا نورانی چہرہ چودھویں رات کے چاند کی طرح درخشان تھا، اور آپ کے چہرہ کے صرف دیدار سے کئی لوگوں نے گناہوں سے توبہ کر کے اپنی زندگی اسلام کے قواعد و ضوابط کے سانچے میں ڈھال لیں۔ آپ کے چہرہ پاک کی نورانیت کا یہ عالم تھا کہ آپ کو دیکھ کر خدا کی یاد و ذکر کا جذبہ دل میں ابھرتا تھا۔ اور یہ ایک ولی کی پہچان ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ ولی کی پہچان یہ ہے کہ اس کو دیکھنے سے خدا یاد آ جائے۔ حضرت نوری میاں مارہروی قدس سرہ اس حدیث کے ارشاد کی زندہ تصویر تھے۔

(61)

خلق تمہاری جبیل خلق تمہارا جبیل  
خلق تمہاری گدا تم پ کروروں دروں

حل لغت:

خلق: خلقت، دنیا کے لوگ، مخلوق، آفرینش، پیدائش، پیدا کرنا، پیدا کیا ہوا۔

(فیروز الگات، ص ۵۹۵ ☆ لغات کشوری، ص ۲۶۶ ☆ کریم الگات، ص ۲۶)

جمیل: حسین، خوبصورت، سندر، شکیل۔ (فیروز الگات، ص ۳۷۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۰۰)

عادت، خوب، خصلت، اخلاق، مروت دین، خوش مزاجی۔

(فیروز الگات، ص ۵۹۵ ☆ لغات کشوری، ص ۲۶۶ ☆ کریم الگات، ص ۲۶)

جلیل: بڑا، بزرگ، اعلیٰ، افضل، خدائے تعالیٰ کا ایک صفاتی نام۔

(فیروز الگات، ص ۳۶۹ ☆ لغات کشوری، ص ۱۹۸ ☆ کریم الگات، ص ۵۲)

گدا: فقیر، بھکاری، منگنا، مانگنے والا۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۸۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۱۰ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۲)

پہلے مصرع میں جو لفظ ”خلق“ ہے اس کا مطلب ”پیدائش“ ہے۔

دوسرے مصرع میں جو لفظ ”خلق“ ہے اس کا مطلب ”مخلوق“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اس شعر میں اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی پیدائش مبارک، آپ کے اخلاق و عادات اور اسوہ حسنہ کی مدح

کے جسم میں چستی اور پھرتی کے بجائے سستی اور کامیل آجاتی ہے، قوت و طاقت کم ہو جاتی ہے۔ کام میں تحکماں محسوس ہوتی ہے، یادداشت بھی کمزور ہو جاتی ہے۔ بینائی بھی کم ہو جاتی ہے، لکھنے اور پڑھنے کا کام بھی مشکل سے ہوتا ہے، بوڑھاپے میں آدمی کا جسم جواب دے جاتا ہے اور کام کا نہیں رہتا۔ اسے ہر وقت آرام کی ضرورت ہوتی ہے۔ وہ اپنا اکثر وقت بستر کی آنکوشاں پناہ میں بس رکرتا ہے۔ اپنے ذاتی کام میں بھی وہ دوسروں کے سہارے کا محتاج ہوتا ہے۔ لیکن بقول حضرت رضا بریلوی سید شاہ ابو الحسین نوری مارہروی قدس سرہ کی ظاہری زندگی کے آخری ایام ”شام“ کی طرح نہیں تھے۔ بلکہ ”صح نور بار“ کی طرح تھے۔ آپ نے بحالت پیری ذکر و اشغال، تصنیف و تالیف، ععظ و نصیحت، عبادت و ریاضت، خلق کی حاجت روائی، کتب بینی، تعلقات مع مسلمین، بدمنہبوں کی تردید، ذاتی، خاندانی اور خانقاہی امور میں جس جسارت اور انہاک سے کام لیا ہے، وہ جوانوں کے لیے بھی مشعل راہ و نمونہ عمل ہے۔ ان تمام اشغال کی تفصیلی معلومات نیز آپ کی تصنیفی خدمات، عبادت و ریاضت، کشف و کرامت اور علم دین کی نشر و اشاعت میں آپ کی مصروفیت و مشغولیت کی حقیقت اس کتاب کے اشعار نمبر 116، 128 اور 162 میں ملاحظہ فرمائیں۔



وشاکرتے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ! آپ کی پیدائش (خلق) حسین و جمیل ہے۔ آپ کے اخلاق (خلق) اعلیٰ و افضل ہیں۔ اور کائنات کی تمام مخلوق (خلق) آپ کی بھیکاری ہے۔ آپ پر کروں درود ہوں۔ صلی اللہ علیک وسلم۔

اس شعر میں لفظ "خلق" کا استعمال دو مرتبہ اور لفظ "خلق" کا ایک مرتبہ کیا گیا ہے۔ الہزایہ شعر صنعت تجنس کامل اور صنعت تجنس ناقص کا باہم حامل ہے، خلق اور خلق کے استعمال کی وجہ سے تجنس کامل اور خلق اور خلق کے استعمال کی وجہ سے تجنس ناقص ہے۔ کل تین مساوی حروف والے الفاظ کا استعمال کیا گیا ہے جن میں سے دو الفاظ باعتبار اعراب مساوی ہیں یعنی خلق اور خلق لیکن تیسرا الفاظ باعتبار اعراب متفرق ہے۔ یعنی خلق۔ تینوں الفاظ، خلق، خلق اور خلق الگ الگ معنی میں ہیں۔ مصرع اول میں لفظ خلق ہے وہ پیدائش کے معنی میں اور مصرع ثانی میں لفظ خلق ہے وہ مخلوق یاد نیا کے لوگ کے معنی میں ہے۔ اور مصرع اول میں خلق ہے وہ اخلاق کے معنی میں ہے۔

ابتدائے کائنات سے اب تک اور اب سے لے کر قیامت تک لاکھوں اور کروڑوں، اربوں، کھربوں انسان پیدا ہوئے اور ہوں گے۔ لیکن تمام کی پیدائش سے اعلیٰ و افضل، حسین و خوبصورت پیدائش حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ہوئی ہے۔ ایسی پیدائش نہ کسی کی ہوئی ہے نہ ہوگی۔

● یہیقی، طبرانی، ابو نعیم اور ابن عساکر نے حضرت عثمان بن ابی العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ میری والدہ نے بتایا کہ میں اس رات آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس تھی، جس رات حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی دلادت ہوئی۔ میں گھر میں ہر طرف روشنی اور نور پاتی اور محوس کرتی تھی گویا ستارے قریب سے قریب تر ہو رہے ہوں۔ حتیٰ کہ مجھے گمان ہوا کہ ستارے میرے اوپر گر پڑیں گے۔ پھر جب حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے وضع حمل کیا تو ایک نور برآمد ہوا۔ جس کی وجہ سے ہر شے روشن ہو گئی یہاں تک کہ میں نور کے سوا کچھ نہ دیکھتی تھی۔

(حساص کبریٰ، از: علامہ جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۱۱۸)

● ابو نعیم نے بہ روایت عطاء بن یسارام مسلمہ سے اور انہوں نے حضرت آمنہ سے روایت کی کہ وہ فرماتی ہیں کہ شب ولادت جب مجھ سے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پیدا ہوئے تو میں نے ایک نور دیکھا جس سے محلات شام روشن ہو گئے اور میں نے ان کو دیکھا۔  
(حساص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۱۱۹)

● حضرت صفیہ بنت عبدالمطلب فرماتی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ولادت پاک کے وقت میں حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی خدمت میں حاضر تھی، میں نے دیکھا کہ آپ کا نور چراغ کی روشنی کو ماٹ کر رہا ہے۔ اس رات میں نے چند علامات کا مشاہدہ کیا۔ اول: یہ کہ جب حضور پیدا ہوئے تو آپ نے سجدہ فرمایا۔ دوم: جب آپ نے سجدہ سے سر مبارک اٹھایا تو بربان فصح و بلغ فرمایا کہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ" سوم: پورے گھر کو میں نے آپ کے چہرہ انور کے نور سے روشن اور منور پایا۔ چہارم: میں نے چاہا کہ آپ کو نہلاوں لیکن ہاتھ غبی نے آواز دی، اے صفیہ! اپنے آپ کو زحمت نہ دے، کیوں کہ ہم نے اپنے محبوب کو پاک و صاف پیدا کیا ہے۔ پنجم: پھر جب میں نے یہ معلوم کرنا چاہا کہ مولود لڑکی ہے یا لڑکا۔ تو میں نے دیکھا کہ حضور ختنہ کئے ہوئے اور ناف بریدہ پیدا ہوئے ہیں۔

(شوہد النبوة، از: علامہ جامی، اردو، ص ۲۸)

● ابن عمر نے بروایت عمر بن عاصم کلابی روایت کی ہم سے ہمام بن یحییٰ از اسحاق بن عبد اللہ نے بیان کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی والدہ ماجدہ فرماتی ہیں کہ حضور پاک و صاف پیدا ہوئے یعنی آپ کے جسم اقدس کے ساتھ کسی بھی قسم کی کوئی آلودگی نہ تھی، اور جب آپ کو زمین پر رکھا تو آپ اپنے دست مبارک کے سہارے بیٹھ گئے۔  
(حساص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۱۲۰)

● حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ جب آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ولادت ہوئی تو آپ اسی وقت سجدہ ریز ہو گئے "فَوَضَعَتْ مُحَمَّداً فَنَظَرَتْ إِلَيْهِ فَإِذَا"

(62)

اک ترے رخ کی روشنی چین ہے دو جہان کی  
انس کا انس اسی سے ہے جان کی وہ ہی جان ہے

حل لغت:

|                 |                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u>رخ:</u>      | رخسار، منھ، گال، طرف، جانب، سمت، کنارہ، حاشیہ، افق، توجہ، التفات، سامنا، رجحان، آگاہ، ایک تاج جو شاہان ایران پہنا کرتے تھے، شترخ کا ایک مہرہ، رو، چہرہ۔ (فیروز اللغات، ص ۷۰۷☆ لغات کشوری، ص ۳۲۱☆ کریم اللغات، ص ۸۷)           |
| <u>روشنی:</u>   | نور، چمک، بصارت، رونق، آبادی، چراغاں، چمکتا۔                                                                                                                                                                                  |
|                 | (فیروز اللغات، ص ۲۸۷☆ لغات کشوری، ص ۳۵☆ کریم اللغات، ص ۸۲)                                                                                                                                                                    |
| <u>چین:</u>     | راحت، آرام، سکھ، اطمینان، قرار۔                                                                                                                                                                                               |
|                 | (فیروز اللغات، ص ۵۵۸)                                                                                                                                                                                                         |
| <u>دو جہاں:</u> | دنیا و آخرت، دنیا اور دین۔                                                                                                                                                                                                    |
|                 | (فیروز اللغات، ص ۶۲۹☆ لغات کشوری، ص ۳۰۲☆ کریم اللغات، ص ۷۷)                                                                                                                                                                   |
| <u>انسان:</u>   | انسان، آدمی۔                                                                                                                                                                                                                  |
|                 | (فیروز اللغات، ص ۱۳۰☆ لغات کشوری، ص ۶۵)                                                                                                                                                                                       |
| <u>انس:</u>     | محبت، پیار، اختلاط، رغبت، میل، جوں، سکون۔                                                                                                                                                                                     |
|                 | (فیروز اللغات، ص ۱۳۰☆ لغات کشوری، ص ۲۵☆ کریم اللغات، ص ۱۸)                                                                                                                                                                    |
| <u>جان:</u>     | روح، آتما، زندگی، حیات، طاقت، قوت، ہمت، حوصلہ، تاب و توال، جوہر، مغز، لب لباب، نہایت عزیز چیز، پیارا بیٹا، معشوق، خوبی، خوبصورتی، زیب و آرائش، بچہ، پیار کا کلمہ۔ (فیروز اللغات، ص ۳۲۳☆ لغات کشوری، ص ۱۸۵☆ کریم اللغات، ص ۳۶) |
|                 | دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”جان“ ہے اس کا مطلب ”روح“ ہے۔                                                                                                                                                                 |

هُوَ سَاجِدٌ قَدْ رَفَعَ أَصْبَعَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ كَالْمَتَضَرِّعُ الْمُبَتَهِلُ،” یعنی جب حضور کی ولادت ہوئی تو میں نے آپ کی طرف دیکھا تو آپ سجدہ کی حالت میں تھے، دونوں شہادت کی انگلیاں آسمان کی طرف اٹھی ہوئی تھیں اور آپ پر تضرع و انساری کی حالت طاری تھی۔  
(انوار الحمد پیغمبر، عربی، ص ۳۳)

بعض روایات میں اس پہلے سجدے کی حالت میں امت کے لئے بخشش کی دعا بھی منقول ہے:

- ابن عدری اور ابن عساکر نے بہ روایت عطاء بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ناف بریدہ اور مختون (ختنه کئے ہوئے) پیدا ہوئے۔ (خاصائص کبریٰ، اردو، جلد ۱، ص ۱۳۶)

مذکورہ واقعات کے علاوہ دیگر بہت سے واقعات کتب احادیث و سیر و تاریخ وغیرہ میں موجود ہیں۔ جو بخوب طوال تحریر مذکور نہیں کئے گئے۔ حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ و الرضوان ان تمام واقعات کے پیش نظر فرماتے ہیں کہ خلق تمہاری جمیل، اور اس کے بعد بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم خلق تمہارا جمیل، جو اخلاق آپ کے ہیں وہ ایسے افضل و اعلیٰ ہیں کہ ان کی مثال پیش نہیں کی جاسکتی۔ حقیقت یہ ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اخلاق کریمہ نے دشمنوں کو بھی مطیع و فرمائ بردار بنا دیا ہے۔ نوع انسانی کو آپ ہی کے طفیل اخلاق حسنہ حاصل ہوئے۔ شعر کے مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ و الرضوان نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا ہے کہ ”خلق تمہاری گدا“، یعنی پوری کائنات آپ کا بھکاری ہے۔ جس کو جو کچھ بھی ملا ہے، مل رہا ہے اور ملے گا۔ وہ سب کچھ آپ ہی کے طفیل اور آپ کی نگاہ عنایت سے مل رہا ہے۔ اس کی تفصیل شعر نمبر ۱۵ اور شعر نمبر ۷۴ میں ملاحظہ فرمائیں۔



وہی رخ انور ہے جو ہمہ وقت اللہ تعالیٰ کی خصوصی رحمت اور توجہ کا مرکز ہے۔  
قرآن مجید میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے پارہ ۳۰ سورہ والشمس میں جو سورج کی قسم یاد  
دلائی ہے اس سے بعض مفسرین حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا چہرہ انور مراد لیتے ہیں۔  
حضرت رضا فرماتے ہیں:

ہے کلام الہی میں شش دنخی تیرے چہرہ نور فدا کی قسم

- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا چہرہ اقدس جمال و نور الہیہ کا مظہر اتم ہے، اسی  
بجہ سے آپ نے فرمایا کہ ”مَنْ رَأَنِيْ فَقَدْ رَأَهُ الْحَقُّ“، یعنی جس شخص نے مجھے دیکھا اس  
نے حق کو دیکھا۔ امام نبہانی نے احمد بن ادریس کے حوالے سے مذکور حدیث میں ”الحق“ کا  
ترجمہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ”مَنْ رَأَنِيْ فَقَدْ رَأَهُ الْحَقُّ تَعَالَى“، یعنی جس نے مجھ کو  
دیکھا اس نے حق تعالیٰ کو دیکھا۔

- عاشق رسول، جنت اللہ فی الہند، محقق علی الاطلاق، حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی  
رحمۃ اللہ علیہ نے چہرہ انور کو جمال الہی کا آئینہ قرار دیتے ہوئے لکھا ہے کہ ”اما وجہ شریف وے  
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مرآت جمال الہی و مظہر انوار نامنا ہی وے بود“، یعنی آپ کا چہرہ انور اللہ  
تعالیٰ کے جمال کے لئے آئینہ اور اس مقدس انوار الہیہ کا مظہر ہے کہ اس کی حد نہیں۔

(مدارج العبودیۃ، فارسی، جلد ۱، ص ۳)

- حضرت ام معبد رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے چہرہ انور  
کی زیارت کے بعد اپنے تاثرات ان الفاظ میں بیان کرتی ہیں کہ ”رَأَيْتُ رَجُلًا ظَاهِرًا  
الْوَضَاءِ مُبْتَهِجَ الْوَجْهِ“، یعنی آپ کے چہرہ اقدس میں سورج کی سی تابانی اور درختندگی  
تھی۔  
(سیل الہدی، جلد ۲، ص ۵۶)

- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ”مَا رَأَيْتُ شَيْئًا أَحْسَنَ مِنْ

دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”جان“ ہے اس کا مطلب ”حیات“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و  
مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے رخ انور کی نورانیت و روشنی کا ذکر کرتے ہوئے بارگاہ رسالت  
میں عرض کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ! آپ کے رخ انور کی روشنی سے دو جہاں چین پار ہے  
ہیں۔ آپ کے رخ انور کی روشنی کے طفیل نوع انسان کو سکون ہے اور انسان کی روح کی حیات  
بھی اسی کے طفیل ہے۔ اس شعر میں دو تجھیسات ہیں ایک تجھیس کامل اور دوسرا تجھیس ناقص۔  
شعر کے مصروع ثانی کے آخر میں لفظ ”جان“ دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے۔ دونوں لفظ

”جان“ حروف اور اعرب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی و مطلب کے اعتبار سے وہ  
دونوں الگ الگ ہیں۔ لہذا یہ شعر تجھیس کامل کا ہے۔ شعر کے مصروع ثانی میں ابتداء میں ”انس“،  
اور ”انس“، الفاظ کا استعمال کیا گیا ہے۔ یہ دونوں الفاظ بھی باعتبار حروف مساوی ہیں۔ لیکن بہ  
اعتبار اعراب الگ الگ ہیں۔ لہذا یہ صنعت تجھیس ناقص ہوئی۔ ایک ہی شعر میں بلکہ ایک ہی  
مصروع میں دو تجھیسات کا حسین انداز میں استعمال کرنا یہ صرف حضرت رضا بریلوی کا خاصہ  
ہے۔

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے مصروع اول میں حضور اقدس صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم کے رخ انور کی روشنی کا ذکر کیا ہے۔ وہ چہرہ انور جس کی نورانیت اور روشنی کے  
سامنے آفتاں و ماہتاب کی روشنی کی بھی کوئی بساط نہیں۔ بلکہ چاند اور سورج میں جو روشنی ہے وہ  
بھی اسی رخ انور کی روشنی کا صدقہ ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات اقدس اور  
خصوصاً آپ کا چہرہ انور جمال الہی کا مظہر اور یہ اللہ کا سب سے بہترین شاہکار تخلیق ہے۔ یہ

مرتبہ کیا۔ میں تقابل و موازنہ کر رہا تھا کہ دونوں میں سے کس کا چہرہ زیادہ چمک دار اور روشن ہے؟ بار بار کے تجزیے کے بعد میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا چہرہ چاند سے بھی زیادہ روشن اور منور ہے۔ کیوں کہ چاند کے چہرہ میں سیاہ دھبہ ہے۔ لیکن حضور کا چہرہ انور صاف اور درخشان ہے۔ اسی واقعہ کو حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنے قصیدہ نوریہ میں اس طرح بیان کیا ہے:

میل سے کس درجہ سترہ ہے وہ پتلا نور کا  
ہے گلے میں آج تک کورا ہی کرتا نور کا

مذکورہ واقعات کے علاوہ کئی واقعات کتب احادیث میں مذکور ہیں کہ چہرہ اقدس کے حسن و جمال کا وہ اعجاز تھا کہ چہرہ اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو صرف ایک مرتبہ دیکھ لینے سے عمر بھر کا کفرٹوٹ گیا اور دولت ایمان نصیب ہوئی علاوہ ازیں اجلہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین حضور کے چہرہ انور کا دیدار کر کے دل کا چین و سکون پاتے ہیں۔ شعر نمبر 92 ”جس مسلمان نے دیکھا انہیں اک نظر“ کی تشریح میں اس طرح کے واقعات کا مطالعہ کریں۔ مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ ”انس کا انس اسی سے ہے“ یہ بجملہ اتنا جامع اور معنی خیز ہے کہ صرف اسی کی تشریح میں دفاتر لکھے جاسکتے ہیں۔ لیکن یہاں پر اختصار صرف اتنا ہی عرض کرنا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات گرامی سبب تخلیق کائنات اور وجہ بقاء نوع انسانی ہے۔ تمام انسان صرف اسی بارگاہ کے صدقہ و طفیل باقی ہیں۔ اور اپنی آسانی زندگی پاتے ہیں۔ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کی مقدس جماعت نے پورے عالم کو عموماً اور ملت اسلامیہ کو خصوصاً یہی پیغام دیا ہے کہ اسی مقدس بارگاہ سے سب کچھ ملتا ہے اسی بارگاہ میں پناہ اور چین و سکون ہے۔

● حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ ”وَهُوَ أَمَانُ الدُّنْيَا وَسِرَاجٌ أَهْلَهَا“، یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام دنیا کی

**رَسُولُ اللَّهِ كَانَ الشَّمْسَ تَجْرِي فِي وَجْهِهِ**، یعنی میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بڑھ کر حسین کسی کو نہیں دیکھا۔ گویا آپ کے چہرہ اقدس میں آفتابِ محظوظ تھا۔

● ایک مرتبہ حضرت عباس بن یاسر کے پوتے ابو عبیدہ نے حضرت ربیعہ بنت مسعود جو صحابیہ تھیں ان سے عرض کیا کہ آپ مجھے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حسن و جمال کے بارے میں کچھ بتائیں۔ انہوں نے فرمایا کہ ”يَا بُنَىٰ لَوْ رَأَيْتَهُ لَقُلْتَ الشَّمْسُ طَالِعَةُ“ یعنی اے بیٹے! اگر تو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا چہرہ اقدس دیکھتا تو پکارا گھٹتا کہ جیسے سورج چمک رہا ہے۔

● ابن عساکر نے حضرت امام المومنین محبوبہ محبوب رب العالمین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کی کہ میں سحری کے وقت سی رہی تھی کہ میرے ہاتھ سے سوئی گر گئی۔ چراغ کی روشنی میں اسے بہت تلاش کی مگر نہ ملی۔ اتنے میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لائے آپ کے چہرہ کی روشنی سے پورا کمرہ روشن ہو گیا اور اس روشنی میں میں نے اپنی سوئی دیکھ لی۔ (خصال کبریٰ، از: علامہ جلال الدین سیوطی، اردو ترجمہ، جلد ایس، ۱۵۹)

اسی کو حضرت رضا بریلوی کے برادر اصغر حضرت حسن رضا بریلوی علیہما الرحمۃ و الرضوان فرماتے ہیں:

سوzen گم شدہ ملتی ہے تبسم سے ترے  
شام کو صحیح بناتا ہے اجالا تیرا

حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ جب چودھویں رات کا چاند پورے شباب پر تھا۔ میں چودھویں رات کے چاند کے حسن و جمال کے نظارے سے لطف اندوز ہو رہا تھا تھے میں کیا دیکھتا ہوں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لارہے ہیں۔ میں نے چاند کے چہرے سے نظر ہٹا کر حضور کے چہرہ انور پر ڈالی۔ پھر میں نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے رخ زیبا سے نظر ہٹا کر چاند کے چہرہ پر ڈالی ایسا میں نے چند

اللَّهُمَّ لَوْلَا أَنْتَ مَا اهْتَدَيْنَا  
وَلَا تَحْصُدُنَا وَلَا صَلَّيْنَا



فَاغْفِرْ فِدَاءَكَ مَا أَبْقَيْنَا<sup>١</sup>  
وَالْقَيْنَ سَكِينَةَ عَلَيْنَا



وَثَبِّتِ الْأَقْدَامَ إِنْ لَا قَيْنَا  
وَنَحْنُ عَنْ فَضْلِكَ مَا اسْتَفَيْنَا

ترجمہ: خدا گواہ ہے یا رسول اللہ! اگر آپ نہ ہوتے تو ہم ہدایت نہ پاتے، نزکوٰۃ دیتے، نہ نماز پڑھتے۔

ہم حضور پر قربان جو گناہ ہمارے رہ گئے ہیں وہ بخش دیجئے، اور ہم پر حضور سکینہ اتاریں

اور جب ہم دشمنوں کے مقابل ہوں تو حضور ہم کو ثابت قدم رکھیں۔ ہم حضور کے فضل سے بے نیاز نہیں۔ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم)

یہ حدیث صحیح بخاری، صحیح مسلم، سنن ابی داؤد، سنن نسائی، منسند احمد وغیرہ میں سلمہ بن اکوع سے بطریق جیدہ ہے۔ اور پچھلا مصرع زیادات صحیح مسلم اور امام احمد سے ہے۔

(الامن والعلی، ج ۸۳)

ذکورہ حدیث کے حضرت عامر بن اکوع رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے یہ اشعار سن کر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ کون اؤٹوں کو روائ کرتا ہے؟ صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! عامر بن اکوع ہیں منسند احمد و صحیح مسلم شریف میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت عامر بن اکوع رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ تیرا رب تیری مغفرت فرمائے

پناہ اور اہل عالم کے سورج ہیں۔ (الامن والعلی، از: امام احمد رضا بریلوی، فصل دوئم، حدیث ص ۲۸، ۲۱)

● طبرانی نے کبیر میں حضرت سمرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”لَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ إِلَّا آنَا مُمْسِكٌ لِحِجْرَتِهِ آنْ يَقَعَ فِي النَّارِ“، یعنی تم میں ایسا کوئی نہیں کہ میں اس کا کمر بند پکڑے روک نہ رہوں کہ کہیں آگ میں نہ گر پڑے۔

قارئین! ملاحظہ فرمائیں کہ مومن کو جہنم کا ڈر ہمیشہ لگا رہتا ہے اور اسی ڈر کی وجہ سے وہ بے چین رہتا ہے اس کو سکون حاصل نہیں ہوتا۔ لیکن آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی قلوب مومنین کو چین و سکون عطا کرتا ہے۔

● احمد، طبرانی اور ابن عساکر نے حضرت عبد اللہ بن جعفر طیار رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت فرمایا ہے کہ جب سیدنا جعفر طیار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت ہوئی تو حضور پر نور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان کے بیہاں تشریف لے گئے اور ان کے یتیم بچوں کو خدمت اقدس میں یاد فرمایا۔ وہ حاضر ہوئے اور میری والدہ نے حاضر ہو کر حضور پناہ بیکسال صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ہماری یتیمی کی شکایت عرض کی۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کیا ان پر محتاجی کا اندیشہ کرتی ہو؟ ”أَنَا وَلِيْهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ“، یعنی میں ان کا ولی اور کار ساز ہوں، دنیا اور آخرت میں۔

● حضرت ایاس بن سلمہ نے اپنے والد سلمہ بن اکوع سے اور یزید بن ابی عبید نے بھی حضرت سلمہ بن اکوع رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت کیا کہ غزوہ نبیر شریف میں نبیر کو جاتے ہوئے حضرت عامر بن اکوع رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حضور رجز یعنی آپ کی تعریف اور آپ کے مرتبہ عالیہ کی شان و شوکت بیان کرنے والے اشعار پڑھتے ہوئے چلے وہ اشعار اس طرح ہیں:

آمُرُ الْخَرَّكَ فَانَا لَهَا صَامِنُ،” یعنی اللہ تعالیٰ دنیا کے کام درست کر دے اور تیری آخرت کے معاملہ کا تو میں ذمہ دار ہوں۔

امام جلیل حضرت علامہ جلال الدین سیوطی صاحب تفسیر جلالین شریف، رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنی کتاب ”جمع الجواہر“ میں اس حدیث کی نسبت فرمائے ہیں کہ ”سَنَدُهُ صَحِيْحُ،“ یعنی اس حدیث کی سند صحیح ہے۔

ذکر وہ تمام واقعات اور دیگر اسی قسم کے واقعات کے پیش نظر حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے فرمایا کہ ”اُنس کا اُنس اسی سے ہے جان کی وہی جان ہے“ مزید تفصیل کے لئے شعر نمبر 125 کی تشریح ملاحظہ فرمائیں۔



اور ایسی جگہ جب کسی شخص کا نام لے کر آپ دعاۓ مغفرت فرماتے تو وہ شخص شہید ہو جاتا تھا۔ صحیح مسلم میں ابن الحنفی نے بروایت محمد بن ابراہیم بن الحارث نے ابی یثمہ بن نصر بن دھر اسلامی سے یہ روایت کی ہے کہ ”فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ وَجَبَتْ وَاللَّهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ لَوْ أَمْتَعْتَنَا بِهِ فَقُتِلَ يَوْمَ خَيْرٍ شَهِيدًا“ یعنی حضرت امیر المؤمنین عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کی کہ خدا کی قسم! عامر بن اکوع کی شہادت واجب ہو گئی۔ یا رسول اللہ! کاش حضور ہمیں ان کی زندگی سے بہرہ یا ب رکھتے وہ روز خیر شہید ہوئے۔ رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

حدیث کے ان الفاظ پر قارئین کرام غور فرمائیں کہ حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ جیسے جلیل القدر صحابی بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ! عامر بن اکوع کو زندہ رکھئے ہم کو ان کی زندگی سے فائدہ اٹھانے دیجئے۔ اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت عمر فاروق کا یہ عقیدہ تھا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جس کوچا ہیں اس کو زندہ رکھنے کا اختیار بھی رکھتے ہیں۔ اگر یہ عقیدہ شرک ہوتا تو حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کبھی اس طرح کی خواہش نہ رکھتے۔ علاوہ ازیں حضرت عمر فاروق اعظم کی اس خواہش پر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ نہ فرمایا کہ اے عمر کیسی خواہش مجھ سے رکھتے ہو میرے ساتھ ایسا عقیدہ رکھنا شرک ہے۔ بلکہ کچھ بھی نہ فرمایا۔ اگر شرک ہوتا تو حضور ضرور نار انصکی کا اظہار فرماتے۔

طبرانی نے اوسط میں، ابو نعیم نے فضائل الصحابة میں، ابو الحسن نے فوائد میں، خطیب نے تلخیص میں، ابن عساکر نے تاریخ دمشق میں اور دیلیمی نے مند الغردوں میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ ”كَفَاكَ اللَّهُ أَمْرَ دُنْيَاكَ وَ أَمَّا

(63)

میں شار تیرے کلام پر ملی یوں تو کس کو زبان نہیں  
وہ سخن ہے جس میں سخن نہ ہو وہ بیان ہے جس کا بیان نہیں

حل لغت:

شار: صدقے، قربان، فریفہ، واری، بکھیرنا، نچھاوار کرنا، تصدق کرنا، وہ چیز جو کسی کے سر پر سے اتار کر نچھاوار کی جائے۔

(فیروز الگات، ص ۱۳۵۲☆☆ لغات کشوری، ص ۲۶۹☆☆ کریم الگات، ص ۱۸۰)

کلام: سخن، بات، گفتگو، شعرو سخن، نظم، مقولہ، قول، ملفوظات، تصنیف، مضمون، اعتراض، عذر، بات کرنا، اصطلاح علم نحو میں وہ عبارت جو مرکب ہو دو کلموں سے۔

(فیروز الگات، ص ۸۲☆☆ لغات کشوری، ص ۳۲۳☆☆ کریم الگات، ص ۸۹)

سخن: بات، گفتگو، کلام، قول، عہد، شعر، مقولہ، اعتراض۔ (فیروز الگات، ص ۸۲)  
بیان: صاف، روشن، واضح، وعظ، تقریب، گفتگو، ذکر، اظہار، شہادت، گواہی، اطلاع، بات، کلام، خبر، ظاہر کرنا، کہنا، پیچھہ، رپورٹ، مقولہ۔ (فیروز الگات، ص ۲۵۰)

دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”سخن“ ہے اس کا مطلب ”کلام“ ہے۔

دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”سخن“ ہے اس کا مطلب ”اعتراض“ ہے۔

دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ ”بیان“ ہے اس کا مطلب ”عظ“ ہے۔

دوسرے مصروع میں بعد میں جو لفظ ”بیان“ ہے اس کا مطلب ”اظہار“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و

مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کلام وعظ، سخن اور بیان کے اعجاز اور ان کی بے مثالی کی مدح و شنا کرتے ہوئے رقمطر از ہیں کہ یا رسول اللہ! آپ کے کلام پر قربان جاؤں کیوں کہ آپ کا کلام بے مثال و مثال ہے۔ حالاں کہ کلام کرنے کے لئے اللہ نے سب کو زبان دی ہے لیکن آپ کی تو بات ہی نرالی ہے۔ کیوں کہ آپ کا جو سخن یعنی کلام ہے اس میں کسی کو بھی سخن یعنی اعتراض کی گنجائش ہی نہیں اور آپ کا جو بیان یعنی وعظ و خطبہ ہے اس کی بے مثالی کا تو ہم بیان یعنی اظہار نہیں کر سکتے۔ اس شعر میں کلام، سخن اور بیان الفاظ کو حضرت رضا بریلوی نے استعمال فرمایا ہے۔

کلام، سخن اور بیان یہ تینوں الفاظ اسیم ہیں۔ علاوہ ازیں لفظ سخن اور بیان کو تکرار کے ساتھ استعمال فرمایا ہے۔ لہذا کلام، سخن، اور سخن، سخن اور بیان، بیان کل پانچ الفاظ اس شعر میں ہیں۔ پانچوں کی اصل کلام، سخن اور بیان تین الفاظ ہے اور تینوں الفاظ بہ اعتبار لغت قریب قریب ہم معنی ہیں۔ یہ تینوں الفاظ بجہ تکرار کے پانچ الفاظ ہو گئے۔ اور اس شعر میں ان پانچ الفاظ کے معنی الگ الگ ہیں۔ لہذا اس شعر میں فن شاعری کی صنعت تجھنیس کامل و درمرتبہ ہے۔ سخن اور سخن دونوں حروف اور اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن بہ اعتبار معنی متفرق ہونے کی وجہ سے ایک تجھنیس ہوئی۔ اسی طرح بیان اور بیان کی دوسری تجھنیس ہوئی۔

اب ہم کلام، سخن اور بیان میں کیا فرق ہے؟ اسے دیکھیں۔ کلام کا اطلاق جامع گفتگو پر ہوتا ہے۔ یعنی جس میں الفاظ تو کم تعداد میں ہوں لیکن معانی کے اعتبار سے اس میں علم و عرفان کے سمندرِ موجودیں مارتے ہوں۔ اس کائنات میں سب سے اعلیٰ جامع کلام اللہ رب العالمین کا مقدس کلام یعنی قرآن مجید ہے۔ قرآن مجید کو عام اور خاص اصطلاحات میں ”کلام اللہ“ اسی لئے کہا جاتا ہے۔ قرآن مجید ”سخن اللہ“ یا ”بیان اللہ“ نہیں کہا جاتا۔ کیوں کہ ان لفظوں میں اس مقدس کتاب کی شان اور کلام کی جامعیت کا کماحدہ اظہار نہیں ہوتا۔ اللہ بتارک

وتعالیٰ کے کلام کے بعد حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کلام شان جامعیت کا حامل ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”إِنَّمَا قَدْ أُعْطِيْتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ“، یعنی مجھے جامع کلمات سے نواز گیا ہے۔ سخن اس گفتگو کو کہتے ہیں کہ آدمی عام طور سے اپنے متفرق حال اور امور میں بات چیت کرتا ہے۔ بیان اس کو کہتے ہیں کہ آدمی برائے نصیحت اور دیگر امور مثلاً: تعلیم احتجاج وغیرہ کے طور پر وعظ، تقریر یا خطبہ کے انداز میں بولے۔ لیکن ان ٹینوں صورتوں میں اہم شرط یہ ہے کہ کلام، سخن اور بیان کی آواز انسان کی زبان سے ادا ہو۔ اور اس آواز کے طور پر جو الفاظ اس کی زبان سے نکلیں ان کا کچھ نہ کچھ معنی ضرور ہو۔ پھر وہ چاہے اپنے معنی پر مشتمل ہوں۔ یا برعے معنی پر۔ اسی لئے تو حضرت رضا نے شعر کے مصرع اول میں لفظ زبان کا استعمال فرمایا ہے کیوں کہ زبان کا اطلاق بولی یا بجا شا یا لسان یا (Language) پر بھی ہوتا ہے۔ مثلاً: اردو زبان، فارسی زبان، ہندی بجا شا، انگلش زبان وغیرہ۔ اسی لئے جانور کے بولنے کو کلام، سخن یا بیان نہیں کہتے۔ یوں ہی انسان کی زبان کے علاوہ کسی عضو سے نکلی ہوئی آواز کو بھی کلام، سخن یا بیان نہیں کہا جائے گا۔ مثلاً: کسی نے اپنے ہاتھ پاؤں کی انگلیاں چکائی، یا تالی بجائی یا زور سے رتھ خارج کی۔ اور اس کے نتیجے میں جو آواز سنائی دی اس کو بھی کلام، بیان یا سخن نہیں کہا جائے گا۔ یوں ہی انسان کی زبان یا منہ سے بے معنی یا الغوآوازنکی مثلاً: کھانسی آئی، خوب زور سے چھینک آئی اور گلے سے بھی آوازنکی، سیٹی بجائی اور کسی کوروکا، بیل یا گھوڑے کا ہاتھ کے لئے ڈور یا ہوڑ کی آوازنکا تو اس کو بھی کلام، سخن یا بیان میں شمار نہیں کیا جائے گا۔ یوں ہی اگر گونکا شخص اپنی زبان سے اب اب یا ہوکی آواز نکالے وہ بھی کلام، سخن یا بیان نہیں، کیوں کہ اس پر عربی زبان کے لفظ ”نطق“، کا اطلاق نہیں ہوگا۔ نطق کا لغوی معنی ہے بولنا یا بات کرنا، اسی لئے انسان کو ”حيوان ناطق“ کہا جاتا ہے۔ یہاں تک کلام، سخن اور بیان کی مختصر تعریف ذہن نشین کرنے کے بعد اب حضرت رضا بریلوی

علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کو احادیث کی روشنی میں پرکھیں۔ ایک حدیث تو مندرجہ بالا ہے۔ دنیا کی تمام زبانوں میں عربی زبان ایسی فصح و بلیغ ہے کہ دنیا کی تمام زبانیں اس کے مقابل ماند ہیں۔ عربی زبان کی ابتداء حضرت اسماعیل علیہ الصلاۃ والسلام سے ہوئی۔ لیکن آپ کے بعد وہ ہر زمانہ میں دیگر زبانوں کی طرح ترمیم و اضافہ کا شکار ہوتی رہی جس سے وہ زبان خالص نہ رہ کر مخلوط زبان بن گئی۔ لیکن حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے زمانے میں عربی زبان کو حیات نولی، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب کو خالص عربی زبان کی تعلیم سے سرفراز فرمائے اس دنیا میں بھیجا۔

- امیر المؤمنین سیدنا فاروق عظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! آپ ہمارے درمیان ہی رہے لیکن آپ کی زبان سب سے فصح و بلیغ ہے۔ آپ نے جواب دیتے ہوئے فرمایا ”كَانَتْ لُغَةُ إِسْمَاعِيلَ قَدْ دَرَسَتْ فَجَاءَ بِهَا جِبْرِيلُ فَحَفَظَتُهَا“، یعنی اسماعیل کی زبان مٹ چکی تھی۔ جبریل میرے پاس وہ لے کر آئے میں نے اسے محفوظ کر لیا۔

- حضرت مولیٰ علی مشکل کشا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جب سرکار کی فصاحت اور بلا غث دیکھی تو عرض کیا کہ یا رسول اللہ! ہم ایک ہی خاندان میں پیدا ہوئے۔ لیکن آپ ہر زبان کے لوگوں سے ان کی زبان میں گفتگو فرمائیتے ہیں۔ حالاں کہ ہم ان کی بات تک نہیں سمجھ پاتے۔ آپ نے فرمایا، اے علی! ”أَدَبَنِي رَبِّي فَأَحْسَنَ تَادِيْبِي“، یعنی میری تربیت میرے رب نے کی ہے اور بہت ہی خوب کی ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب کو پوری کائنات کے لئے رسول بنا کر بھیجا اور رسول کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ وہ جس قوم کی طرف مبعوث ہوتے ہیں اس کی زبان سے اچھی طرح واقف ہوتے ہیں۔

ہوئے سمندر کی طرح ہوتا ہے۔ لیکن محبوب خدا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خطبہ (تقریر اور بیان) کی کیفیت کیا تھی؟ وہ صحابہ کرام کی مقدس زبانی ساعت فرمائیے۔

- خلیفۃ‌الْمُسْلِمِینَ، امیر‌الْمُؤْمِنِینَ حضرت سیدنا ابوکبر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک مرتبہ بارگاہ رسالت میں یہاں تک عرض کیا کہ ”لَقَدْ طُفْتُ فِي الْعَرَبِ وَ سَمِعْتُ فَصَاحَتَهُمْ فَمَا سَمِعْتُ أَفْصَحَّ مِنْكَ“، یعنی میں سارے عرب گھوما ہوں اور عرب کے صحاء کو بھی سنائے گے مگر آپ سے بڑھ کر کسی کو فصح نہیں پایا۔

- حضرت برہ بن عامر ثقفیہ سے مروی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بڑھ کر فصح عرب میں پہلے پیدا ہوانہ پیدا ہو گا۔

- حضرت حنظله بن ربیع رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بیان ہے کہ جب ہم اپنے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوتے اور وہ جنت اور دوزخ کا ذکر فرماتے تو محسوس ہوتا کہ ہم ان کا مشاہدہ کر رہے ہیں۔

- حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہمیں ایسی نصیحت اور وعظ فرمایا کہ جس سے دل پکھل گئے اور آنکھوں سے آنسوؤں کے چشمے پھوٹ پڑے۔

- حضرت اسماء رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک دفعہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجلس کے درمیان کھڑے ہو کر خطبہ دیا، دوران خطبہ آپ نے قبر کے احوال کا تذکرہ فرمایا، جو کسی مرنے والے کو پیش آئیں گے۔ پس آپ نے جب یہ ذکر فرمایا تو تمام اہل مجلس میں جیخ و پکار شروع ہو گئی۔

- حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ایسا خطبہ ارشاد فرمایا کہ اس طرح کا خطبہ بھی پہلے نہیں سنایا تھا۔ جب آپ نے یہ کلمات

قرآن مجید میں ہے:

”وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسْانٍ قَوْمَهُ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ.“

ترجمہ: اور ہم نے ہر رسول کو اس کی قوم، ہی کی زبان میں بھیجا کہ وہ انہیں بتائے۔

(پارہ ۱۳، سورہ ابراہیم، آیت ۲، کنز الابیان)

توجب آپ پوری کائنات کے لئے رسول ہیں تو لازم ہے کہ آپ کو کائنات کی ہر زبان کا علم تھا۔ یہی وجہ تھی کہ جب کبھی بھی کسی ملک کا باشندہ خدمت اقدس میں حاضر ہوتا، آپ اس کی زبان میں اس سے گفتگو فرماتے اور یہ دیکھ کر خود صحابہ کرام بھی حیرت میں پڑ جاتے۔

- حضرت کعب بن عامر اشعری سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ اہل بیکن کا ایک وفد خدمت اقدس میں حاضر ہوا تو اپنی زبان میں گفتگو کی، آپ نے بھی ان سے انہیں کی زبان میں گفتگو فرمائی۔

- حضرت بریدہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ جب آپ کسی دوسری زبان میں گفتگو فرماتے تو صحابہ سمجھنہ پاتے۔

(وفاء الوفاء، ص ۴۵۶)

یہاں تک تقریباً ۱۰۰ واحد ایت کی روشنی میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علم اللسان کے متعلق روایات مذکور ہوئیں۔ لیکن ایک امر کی وضاحت کردیتا ضروری ہے کہ ہر ذی علم کے لئے لازم نہیں کہ وہ فصح اللسان ہو اور علم بلاغت یعنی تقریر کرنے میں مہارت رکھتا ہو، بارہا کام مشاہدہ ہے کہ وہ عالم جو علم کا بہت سمندر ہوتا ہے۔ لوگوں کو اس کا انداز بیان پسند نہیں آتا۔ اور اٹھ کے چلے جاتے ہیں۔ لیکن جو علم کے معاملہ میں صفاتی کی بھی حیثیت نہ رکھتا ہو، مگر فن بلاغت کی وجہ سے مجمع پر چھا جاتا ہے اور اس کی تقریر میں مجمع ٹھاٹھیں مارتے

ارشاد فرمائے ”کہ اگر تمہیں ان باتوں کا علم ہو جائے جو میں جانتا ہوں تو تم ہنسنا چھوڑ دو اور روتے ہی رہو۔“ یہ سن کر صحابہ کرام نے اپنی اپنی چادروں میں منہ چھپا کر پھوٹ کر رونا شروع کر دیا۔

مذکورہ تمام واقعات کو پیش نظر رکھتے ہوئے ہی حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ و الرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کلام، سخن اور بیان پر قربان ہونے کی خواہش اور جذبہ کا اظہار کرتے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ ”میں ثنا تیرے کلام پر“ پھر مصرع ثانی میں سخن اور بیان کی مدح و ثنا کی ہے۔ لیکن اس مصرع میں حضرت رضا بریلوی نے ”وہ سخن ہے جس میں سخن نہ ہو وہ بیاں ہے جس کا بیاں نہیں“ فرمایا کہ ”فرما کر شعر میں ایک نئی جان ڈال دی ہے۔“

حالاں کے یہ شعر اس طرح بھی ہو سکتا تھا کہ ”وہ بیاں ہے جس میں سخن نہ ہو وہ سخن ہے جس کا بیاں نہیں“، لیکن اس طرح سے کہنے میں اور حضرت رضا نے جس طرح کہا ہے اس میں زین و آسمان کا فرق ہے۔ کیوں کہ حضرت رضا نے ”وہ سخن ہے جس میں سخن نہ ہو“ یعنی یہ وہ سخن ہے کہ جس میں جائے اعتراض نہیں۔ اور اگر اس کو ”وہ بیاں ہے جس میں سخن نہ ہو“ میں تبدیل کر دیا جائے تو معنی یہ ہوں گے کہ یہ وہ ععظ و خطبہ ہے جس میں جائے اعتراض نہیں۔ بظاہر تو کوئی فرق نہیں۔ حقیقت میں گہر افرق ہے۔ ایک ہے سخن میں اعتراض ہونا، اور ایک ہے وعظ میں وخطبہ میں اعتراض ہونا۔ دونوں میں عظیم فرق ہے۔ کیوں کہ سخن کی ہم آگے تعریف کرچکے ہیں کہ آدمی عام طور پر اپنے متفرق احوال اور امور میں جو بات چیت کرتا ہے اس کو سخن کہتے ہیں۔ اس کی ایک مزید وضاحت یہ بھی ہے کہ پھر چاہے وہ گفتگو جلوٹ میں ہو یا خلوٹ میں اور بیان کی تعریف یہ ہے کہ کسی مجلس میں مجمع کے سامنے بحثیت واعظ، خطیب، یا مقرر کے بولے۔ دونوں صورتوں میں اس کے بولنے کی کیفیت میں بہت فرق ہوتا ہے۔ کیوں کہ جب کوئی مقرر یا خطیب کسی مجمع کے سامنے بولتا ہے تو بہت احتیاط سے بولتا ہے۔ کیوں کہ مجمع میں

مختلف علمی حیثیت رکھنے والے سامعین ہوتے ہیں۔ اگر بولنے میں ذرا بھی چوک یا الغرث ہو گئی تو فوراً گرفت ہو گی۔ اور اعتراض ہو جائے گا۔ اس لئے وہ ہر لفظ و ہر جملہ توں کو محتاط ہو کر ہی گفتگو کرتا ہے۔ الہذا وعظ و خطبہ میں اعتراض ہونے کے امکان بہت ہی کم ہوتے ہیں۔

بمقابل سخن کے کہ اس کی بات چیت یا گفتگو کے وقت اس کے اردو گرد مددودے چند حضرات اور وہ بھی اس کے خاص الفاصل احباب ہی موجود ہوتے ہیں۔ الہذا وہ بے تکلف اور غیر محتاط ہو کر بات چیت کرتا ہے، کبھی بھی مذاق کی باتیں بھی صادر ہوتی ہیں۔ کیوں کہ اس کو گرفت یا اعتراض کا خوف نہیں ہوتا۔ اس لئے وہ بے دھڑک بے لگام ہو کر بولتا ہے۔ یہ ہنیت انسانوں میں اکثریت کی ہے۔

الحاصل! عام انسانوں کے سخن میں بے احتیاطی کی ایسی بہت سی باتیں ہوتی ہیں کہ اس پر بہت سارے اعتراضات قائم ہو سکتے ہیں۔ لیکن بیان میں اس کے بہت ہی کم امکان ہوتے ہیں۔ یہ تو ہوئی عام انسانوں کی بات اسی بات پر حضرت رضا بریلوی عرض کرتے ہیں کہ عام انسانوں کے سخن میں تو سخن (اعتراض) کی بہت گنجائش ہے۔ لیکن میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا سخن (کلام) تو اتنا مقدس ہے کہ اس میں سخن (اعتراض) کا امکان ہی نہیں ان کی گفتگو چاہے انداز سخن میں ہو، چاہے انداز بیان میں ہو، چاہے بھری محفل میں ہو، چاہے چند اشخاص کے رو برو ہو، چاہے دینی امور ہوں، چاہے دینیوی امور ہوں، جلوٹ ہو، چاہے خلوٹ، ہر حال میں ان کی گفتگو پاک اور منزہ، مجلہ اور مبراء ہی ہوتی ہے۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

”وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى“

اور وہ کوئی بات اپنی خواہش سے نہیں کرتے وہ تو نہیں مگر وہ جو انہیں کی جاتی ہے

(پارہ ۲۷، سورہ والنجم، آیت ۳، کنز الایمان)

جس مقدس زبان سے نکلی ہوئی ہر بات کو خالق کا نات ہی جب وحی الہی فرمارہا

(64)

جو تیرے در سے یار پھرتے ہیں  
در بدر یوں ہی خوار پھرتے ہیں

حل لغت:

در: دروازہ، پھٹک، آستانہ، اندر، بیچ، نیک کام، نیکی، خوبی، میخکا بہت بر سنا۔

(فیروز الگات، ص ۲۱۸☆ لغات کشوری، ص ۲۸۳)

پھرنا: ٹھمانا، گھومنا، چہل قدمی کرنا، سیر کرنا، گردش میں آنا، چکر لگانا، تبدیل ہونا، بدل جانا، متوجہ ہونا، براز کی حالت رفع کرنا، ٹیڑھا ہونا، مکرنا، پلڈنا، چکر آنا۔

(فیروز الگات، ص ۳۱۵)

پھر جانا: لوٹ جانا، واپس ہو جانا، پلٹ جانا، مڑنا، لچکنا، ٹیڑھا ہونا، قائم نہ رہنا، بے وفائی کرنا، باغی ہونا، منحرف ہونا، حالت غیر ہو جانا، ہو کر چلا جانا، چکر لگانا، گردش کرنا، گھومنا۔

(فیروز الگات، ص ۳۱۵)

در بدر: در در، دروازہ بے دروازہ، جگہ جگہ۔  
خوار: ذلیل، رسوا، آوارہ، سرگردان، پریشان، خراب، خستہ، بے اعتبار، مرکبات میں کھانے والا مثلاً: غم خوار، پینے والا مثلاً: خوں خوار، مے خوار، نام ایک موضع کا عراق میں کہ وہاں کی زمین بہت سخت اور کم زراعت ہے۔

(فیروز الگات، ص ۵۹۳☆ لغات کشوری، ص ۲۷۰☆ کریم الگات، ص ۲۶۰)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”پھرتے ہیں“ اس کا مطلب ”باغی“ ہے۔

دوسرے مصروع میں جو لفظ ”پھرتے ہیں“ اس کا مطلب ”گھومنا“ ہے۔

ہے۔ اس زبان اقدس سے نکلے ہوئے کسی بھی سخن میں سخن (اعتراض) کی گنجائش و امکان ہو ہی نہیں سکتا۔ مصروع ثانی کے آخر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ”وہ بیان ہے جس کا بیان نہیں“ کا جو جملہ استعمال فرمایا ہے وہ بھی سخن والے جملے کی طرح معنی خیز ہے اس پر بھی تفصیل سے بحث کی جاسکتی ہے، لیکن طوالت مضمون کے خوف سے اختصار اصراف ایک ہی جملہ کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خطبہ (بیان) کی وہ بلند شان و عظمت ہے کہ جس کا بیان (تذکرہ، اظہار) کرنا کما حق ممکن ہی نہیں۔



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و مجتب حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ، ماک کائنات، مختار کل صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دربار عالیٰ وقار کی عظمت و شان و جلال و دبدبہ اور بیعت کا ذکر فرمائے ہیں۔ اور اپنے آقا کی بارگاہ میں عرض کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ! آپ کا دربارہ دربار ہے کہ آپ کے دربار سے باغی ہو کر جو بھی پھرتا ہے اس کا حشریہ ہوتا ہے کہ وہ دنیا میں ذلیل و خوار مارا پھرتا ہے۔ اس کا کہیں بھی ٹھکانہ نہیں وہ اپنی تمام عزت و شان سے ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔ آپ کے درسے پھرنے والا در در بھکتا ہے۔ لیکن اسے ذلت و خواری سے ہی دوچار ہونا پڑتا ہے۔ تمام زندگی وہ دنیا میں رسوا ہو کر ہی جیتا ہے اور رسوانی کے عالم میں ہی وہ آخرت کا عذاب بھکتنے کے لئے ذلت کی موت مرتا ہے۔

اس شعر میں امام احمد رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے عہد رسالت کے چند واقعات کا اشارہ کیا ہے، جن میں سے کچھ واقعات پیش خدمت ہیں۔

- بخاری شریف جلد اول کتاب المناقب میں ہے کہ ایک شخص کا تب وحی تھا، یعنی وہ لکھنے کی خدمت اس کے سپر تھی، لیکن اس پر کچھ ایسی پھٹکار پڑی کہ مرتد ہو گیا۔ اور حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو عیب لگانے لگا اور آپ کی شان میں گستاخی کے الفاظ کہنے لگا۔ جب وہ مرتد مر گیا تو زمین نے اسے اپنے اندر سے باہر نکال کر پھینک دیا۔ اس مرتد کے دوست و احباب نے یہ سمجھا کہ شاید اصحاب رسول نے اس کی لاش زمین سے کھو دکر باہر نکال دی ہے۔ اس لئے دوسری مرتبہ گھر اگڑھا کھو دکر اس میں دفن کیا۔ لیکن زمین نے قبول نہ کیا، اور اس کی لاش کو باہر پھینک دیا۔ اس مرتد کے احباب نے پھر دفایا لیکن پھر وہی نتیجہ ہوا۔ غرض کی بار دفن کیا گیا مگر ہر مرتبہ لغش باہر آگئی۔ ثابت ہوا کہ بنی کے درسے پھرنے والے کو زمین بھی قبول

- نہیں کرتی۔ اور وہ وہاں سے بھی خوار کر کے ٹھکرایا جاتا ہے۔
- حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی دو صاحبزادیاں حضرت رقیہ، اور حضرت ام کلثوم ابوالہب کے دو بیٹوں کے نکاح میں تھیں، یہ نکاح صغری میں ہوئے تھے اور خصتی نہ ہوئی تھی۔ سید تاریقیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا عتبہ بن ابوالہب کی زوجیت میں اور سید تام کلثوم رضی اللہ تعالیٰ عنہا عتبہ بن ابوالہب کی زوجیت میں تھیں۔ جب ابوالہب کی مذمت میں قرآن شریف میں ”تَبَّتْ يَدَا أَبِي الْهَبِ“ نازل ہوئی تو ابوالہب نے اپنے دونوں بیٹوں عتبہ اور عتبیہ سے کہا کہ تم محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی بیٹیوں کو طلاق دے دو۔ ورنہ میں تم کو اپنی میراث سے محروم کر دوں گا۔ چنانچہ عتبیہ نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر معدترت کر کے طلاق دے دی۔ لیکن جب عتبہ بارگاہ رسالت میں آیا تو گستاخی سے پیش آیا۔ اور کہا کہ ”میں کافر ہوں آپ کے دین سے، نہ آپ کا دین مجھے محبوب اور نہ ہی آپ مجھے پیارے ہیں“ اس کجھت نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ زیادتی کی اور آپ کی قیص مبارک کو چاک کر دیا، اور اپنے ناپاک منھ کا تھوک حضور کی جانب پھینک کر کہا کہ میں نے آپ کی بیٹی کو طلاق دی۔ عتبہ بن ابوالہب کے اس گستاخانہ رویہ کے جواب میں حضور نے عتبہ کو کچھ بھی نہ کہا بلکہ اپنے رب کی بارگاہ میں دعا کی کہ ”اللَّهُمَّ سَلِطْ عَلَيْهِ كَلْبًا مِنْ كَلَابِكَ“ یعنی اے اللہ! اس پر اپنے کتوں میں سے ایک کتا مسلط کر دے۔ عتبہ یہ سن کر کانپ گیا۔ ابوالہب نے بھی کہا کہ اب میرے بیٹے عتبہ کی خیر نہیں۔ کیوں کہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی دعائے بدودعائے بلاکت اس کے پیچھے پڑ گئی ہے۔ ابوالہب ہر طرح اپنے بیٹے عتبہ کی حفاظت اور نگرانی کرنے لگا۔ ایک مرتبہ یہی عتبہ تجارتی قافلہ کے ساتھ ملک شام گیا، ابوالہب نے قافلہ کے غلاموں کو خاص تاکید کی کہ وہ عتبہ کی اچھی نگرانی کریں اور رات کو سوتے وقت عتبہ کو نیچ میں سلا میں۔ ایک رات جب کہ قافلہ والے سور ہے تھے کہ جھاڑی سے ایک شیر نکلا اور قافلہ کے ہر شخص کا منھ سو گھٹا پھرا، سب کو چھوڑ دیا لیکن جب عتبہ کا منھ سو گھٹا تو عتبہ کو سینے کے حصہ سے پھاڑ ڈالا اور

حاطب زکوٰۃ لے کر حاضر ہوا، تو خلیفۃ الْمُسْلِمِینَ، امیر المؤمنین، سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بھی منظور نہ فرمایا۔ پھر جب امیر المؤمنین سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دور خلافت میں شعبہ بن حاطب زکوٰۃ لے کر حاضر ہوا تو انہوں نے بھی زکوٰۃ لینے سے انکار فرمادیا، الغرض کسی بھی خلیفہ نے تسلیہ کی زکوٰۃ قبول نہ کی اور یہ کہہ کر فرمایا کہ جس کی زکوٰۃ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے رد فرمادی ہو، ہم میں یہ جرأت و ہمت نہیں کہ اس کو قبول کر لیں۔

(تفسیر کبیر اور تفسیر روح البیان)

● بہبیقی اور ابوالنعیم نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت کی کہ انہوں نے قرآن مجید کی آیت کریمہ ”إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْزِئِينَ“ کی تفسیر میں فرمایا کہ (۱) ولید بن منیر (۲) اسود بن عبد یغوث (۳) اسود بن مطلب (۴) حارث بن عیطہ سہی (۵) عاص بن واکل و دیگر کفار قریش حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان میں گستاخانہ کلمات سے استھزا کرتے تھے۔ ان تمام کی ذلت آمیز اور عبرتیک متین واقع ہوئیں۔ جس کی تفصیلی بحث حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے تفسیر مندرجہ میں فرمائی ہے۔

(خاصص کبریٰ، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۳۱۰)

انہیں تمام واقعات کو مدنظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے فرمایا ہے کہ:

جو ترے در سے یار پھرتے ہیں  
در بدر یوں ہی خوار پھرتے ہیں



ایک روایت میں ہے کہ عتبہ کی گردان دبوچ دی اور اس کو جنم رسید کر دیا۔

(مدارج النبوة، اردو، از: شیخ عبدالحق محدث دہلوی، جلد ۲، ص ۸۵)

اس واقعہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ بارگاہ رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں گستاخ کرنے والے کے منہ سے ایسی بد لذکتی ہے کہ جس سے جانور تک کوپنہ جل جاتا ہے کہ گستاخ رسول کا منہ ہے۔

● عتبہ بن ابوالہب کی ہلاکت کے واقعہ کو بہبیقی نے ابو قادہ سے اور ابن الحنفی وابونعیم نے مرسلاً محمد بن کعب قرطبی وغیرہ سے اس طرح روایت کیا ہے کہ عتبہ جب قریش کی ایک جماعت کے ساتھ ملک شام کے سفر پر گیا تو شام میں ”زرقاء“ نامی ایک مقام پر قافلہ ٹھہرا، رات میں ایک شیر آیا اور چکر لگایا، عتبہ کو پکڑ لیا، جب شیر نے عتبہ کو پکڑا تب عتبہ چیختا تھا کہ ہائے، ستیا ناس! یہ شیر خدا کی قسم مجھے کھا جائے گا۔ جیسا کہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے میرے لئے دعاۓ ہلاکت کی تھی اور محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے مکہ مکرمہ میں رہتے ہوئے بھی مجھے قتل کر دیا، پھر اس شیر نے لوگوں کے سامنے عتبہ کا سرد بوج لیا اور چباؤالا۔

(خاصص کبریٰ، از: علامہ جلال الدین سیوطی، اردو، جلد ا، ص ۳۱۰)

● حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عتبہ کے مذکورہ واقعہ کو قلم بند کرتے ہوئے کئی اشعار کہے ہیں، جنہیں امام اجل علامہ عبد الرحمن جلال الدین سیوطی، صاحب تفسیر جلالین نے اپنی کتاب خصاص کبریٰ جلد اول میں نقل کیے ہیں۔ جو واقعی پڑھنے کے لائق ہیں۔

● شعبہ بن حاطب نام کے ایک شخص نے ایک مرتبہ زکوٰۃ دینے سے انکار کیا۔ خاطر اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر اس انکار سے بہت ناگواری ہوئی، پھر چند نوں کے بعد شعبہ بن حاطب زکوٰۃ لے کر عاجزی کرتا ہوا حاضر ہوا، لیکن حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے منظور نہ فرمایا۔ یہاں تک کہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ خلافت میں شعبہ بن

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان آپ نے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نصرت و حمایت اور مدد پر ناز کرتے ہوئے، پھلتے ہوئے اور فرط و خوشی کا اظہار کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ دیکھو! دیکھو! وہ کون آرہے ہیں؟ ہاں! ہاں، وہ تو میرے حامی یعنی حمایت کرنے والے میرے غم خوار بلکہ تمام امیتیوں کے غم دور کرنے والے آگئے ہیں۔ جب وہ آگئے ہیں تو اب مجھے کوئی فکر و تشویش نہیں، ارے وہ کیا آئے؟ ان کے آتے ہی میری بے کیف زندگی میں بہار آگئی اور یہ سب ان کے آنے کی بدولت ہوا ہے۔ کتنا مبارک ہے ان کا تشریف لے آنا۔

اس شعر میں لفظ ”جان“ کا دو مرتبہ استعمال کیا گیا ہے دونوں مرتبہ لفظ ”جان“، حروف و اعراب کے اعتبار سے مساوی ہیں لیکن معنی اور مطلب کے اعتبار سے مختلف۔ اس لئے یہ شعر فن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔  
یہ شعر امام رضا محدث بریلوی کی مشہور نعمت:

کس کے جلوے کی جھلک ہے یہ اجالا کیا ہے  
ہر طرف دیدہ جیت زدہ تکتا کیا ہے  
کا بیسوال شعر ہے۔ اس نعمت میں آپ نے میدانِ محشر کا نقشہ کھینچا ہے۔ اور اتنے ڈکش انداز میں ولو لہ خیز الفاظ میں نعمت کی ہے کہ پڑھتے وقت آنکھوں سے اشک روائ ہو جاتے ہیں۔ اسی نعمت کا ایک شعر:

یوں ملائک کریں معروض کہ اک مجرم ہے  
اس سے پرسش ہے بتا تو نے کیا کیا کیا ہے

(65)

لو وہ آیا مرا حامی مرا غنوہ ام  
آگئی جان تن بے جان میں یہ آنا کیا ہے

**حل لغت:**

حامی: حمایتی، مددگار، حمایت کرنے والا، نگاہ رکھنے والا، سوزاں، نہایت گرم، جلتا ہوا۔

(فیروز الگات، ص ۵۶۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۲۳ ☆ کریم الگات، ص ۵۵)

غم خوار: ہمدرد، دکھدر دکا شریک، یار، دوست، جوابنا غم کھائے۔

(فیروز الگات، ص ۹۱ ☆ لغات کشوری، ص ۵۲۰ ☆ کریم الگات، ص ۱۱۲)

امم: امت کی جمع، امتیں، آدمیوں کے گروہ۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۱ ☆ کریم الگات، ص ۱۶)

جان: روح، آتما، زندگی، حیات، طاقت، ہمت، حوصلہ، تاب و توہاں، جوہر، مغز، لب لباب، نہایت عزیز چیز، پیارا میٹا، معشوق، خوبی، خوبصورتی، زیب و آرائش، بچہ، پیارا کا کلمہ۔

(فیروز الگات، ص ۳۳۳ ☆ لغات کشوری، ص ۱۸۵ ☆ کریم الگات، ص ۳۶)

تن: جسم، پنڈا، شخص، آدمی، بفرد، آلاش نفسانی، کدو روت بشری۔

(فیروز الگات، ص ۳۸۱ ☆ لغات کشوری، ص ۱۶۲ ☆ کریم الگات، ص ۳۱)

دوسرا مصروع میں شروع میں جو لفظ ”جان“ ہے اس کا مطلب ”حیات“ ہے۔

دوسرا مصروع میں بعد میں جو لفظ ”جان“ ہے اس کا مطلب ”روح“ ہے۔

گواہی درست ہونے کی گواہی دیں گے۔ کیوں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نبی الانبیاء ہیں۔ اور سارا عالم حضور کی امت ہے۔  
 (تفسیر خزانہ العرفان)

اس سلسلے میں ایک اور آیت پاک کی تلاوت کا شرف حاصل کریں۔

اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

”وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا۔“  
 (پارہ ۲، سورہ البقرۃ، آیت ۱۳۳)

ترجمہ: اور یہ رسول تمہارے نگہبان اور گواہ۔ (کنز الایمان)

اس آیت کی تفسیر میں مفسرین کرام فرماتے ہیں کہ آخرت میں جب تمام اولین و آخرین جمع ہوں گے اور کفار سے فرمایا جائے گا کہ تمہارے پاس میری طرف سے ڈرانے اور احکام پہنچانے والے نہیں آئے؟ تو وہ کفار انکار کریں گے کہ کوئی نہیں آیا۔ حضرات انبیاء کرام سے دریافت کیا جائے گا تو وہ عرض کریں گے کہ یہ جھوٹ بولتے ہیں۔ ہم نے انہیں تبلیغ کی ہے۔ اس پر دلیل طلب کی جائے گی اس پر انبیاء کرام عرض کریں گے کہ امت محمدیہ ہماری گواہ ہے۔ اس پر یہ امت انبیاء کرام علیہم السلام کی موافقت میں گواہی دے گی۔ اور امت کی گواہی کی حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم قصیدت فرمائیں گے۔ (تفسیر خزانہ العرفان)

اسی سلسلہ میں اس آیت کریمہ کی مزید تفسیر و وضاحت کرتے ہوئے مفسرین کرام فرماتے ہیں کہ ”ہر بھی کو ان کی امت کے احوال پر مطلع کیا جاتا ہے تاکہ روز قیامت وہ شہادت دے سکیں۔ چوں کہ ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شہادت عام ہو گی اس لئے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام امتوں کے احوال پر مطلع ہیں۔“  
 (تفسیر خزانہ العرفان)

• امام اجل صاحب تفسیر جلالیں شریف حضرت علامہ عبد الرحمن جلال الدین سیوطی قدس سرہ فرماتے ہیں کہ ”ایک یہ حدیث حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے تمام لوگوں کی طرف مبعوث کیا گیا ہے اس کا مطلب ہم نے بیشک یہ لیا تھا کہ اس سے مراد وہ امت ہے جو آپ کے زمانے سے قیامت تک ہو گی مگراب یہ علم ہوا کہ تمام انواع انسانی آپ کے

جو اس کتاب میں شعر نمبر ۱۹ ہے، اس کی تشریح میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت کا ذکر ہے۔ جو میں نے بہت ہی اختصار کے ساتھ کیا ہے۔ علاوہ ازیں شعر نمبر ۳۷، ۷۸ اور ۷۹ میں حضور اکرم، سید المرسلین، شفیع المذینین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت کبریٰ کا ذکر خیر کرنے کی سعادت حاصل کی ہے۔ قارئین سے مودبانہ انتہا ہے کہ مذکورہ اشعار کی تشریح ملاحظہ فرمائیں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نصرت واعانت اور دنگیری کا ذکر کیا ہے، لیکن اس شعر کے مصرع اول میں ”غم خوار ام“ یعنی تمام امتوں کے غم خوار کا جملہ استعمال فرمایا کہ شعر کی معنویت اور جامعیت میں انوکھا اضافہ کیا ہے۔ لفظ ام تم جمع ہے امت کی اس کے معنی ہوئے بہت سی امتیں۔ تو حضرت رضا بریلوی کے شعر کا مطلب یہ ہوا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صرف اپنی امت یعنی امت محمدیہ کے غم خوار نہیں ہیں۔ بلکہ تمام امتوں کے غم خوار ہیں۔ اور بے شک یہ حق ہے اور اس کی حقانیت و صداقت قرآن و حدیث سے ثابت ہے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

”فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَ جِئْنَا بَكَ عَلَى هُؤُلَاءِ شَهِيدًا“  
 (پارہ ۵، سورہ النساء، آیت ۲۱)

ترجمہ: تو کیسی ہو گی جب ہر امت سے ایک گواہ لائیں گے اور اے محبوب تمہیں ان سب پر گواہ اور نگہبان بنانا کر لائیں۔  
 (کنز الایمان)

اس آیت کی تفسیر میں ہے کہ انبیاء کرام کو اللہ تعالیٰ اپنی اپنی امتوں پر گواہ بنانے کا کہ وہ اپنی امت کے ایمان و کفر و نفاق اور تمام افعال پر گواہی دیں۔ کیوں کہ انبیاء اپنی امتوں کے افعال سے باخبر ہوتے ہیں۔ اور حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان تمام انبیاء کی

حلقة رسالت میں شامل ہیں۔ قطع نظر اس سے کہ عہد ما قبل میں گزر چکی ہے یا زمانہ ما بعد میں آئے۔ (خصائص کبریٰ، جلد ۱۷)

مذکورہ بالاقتباسات سے ثابت ہوا کہ صرف امت محمدیہ ہی نہیں بلکہ حضرت آدم سے حضرت عیسیٰ تک، تمام انبیاءؐ کرام علیہم الصلاۃ والسلام کی تمام امتیں اپنے اعمال کی گواہی میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شہادت کی حاجت مند ہوں گی۔ اور حضور کی شہادت و شفاعت کے طفیل الگی امتوں کے اعمال بھی شرف قبولیت سے نوازے جائیں گے۔ بلکہ اول العزم انبیاءؐ کرام بھی قیامت کے دن حضور کی دعا کے خواہش مند ہوں گے۔

صحیح مسلم شریف میں حضرت ابی بن کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور منذر احمد اور صحیحین میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”وَإِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَيَرْغُبُ فِي دُعَائِيْ ذَلِكَ الْيَوْمُ“، یعنی قیامت کے دن حضرت ابراہیم علیہ السلام بھی میری دعا کے خواہش مند ہوں گے۔

(تجلی الیقین، از: امام احمد رضا محدث بریلوی، ص ۱۱۲)

احمد، ترمذی، ابن ماجہ نے ابوسعید رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ”أَنَا سَيِّدُ وَلَدَ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَ لَا فَخْرٌ بِيَدِيٍّ لِوَاءُ الْحَمْدِ وَ لَا فَخْرٌ وَ مَا مِنْ نَبِيٍّ يَوْمَئِذٍ آدَمَ فَمَنْ سَوَاهُ إِلَّا تَحْتَ لِوَائِيْ“

ترجمہ: میں روز قیامت تمام آدمیوں کا سردار ہوں اور یہ کچھ فخر سے نہیں کہتا اور میرے ہاتھ میں لواء الحمد ہوگا اور یہ کچھ فخر سے نہیں کہتا اور اس دن حضرت آدم اور ان کے سوا جتنے بھی ہیں سب میرے زیرلواء (جہنم کے نیچے) ہوں گے۔ (تجلی الیقین، ص ۸۸)

ان تمام حقالق و شواہد کو پیش نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے اپنے آقا مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان اقدس میں ”غم خوارام“ کا جملہ استعمال فرمایا ہے۔ قیامت کے دن تمام امتوں کی غم خواری اور رحمایت ہمارے پیارے نبی،

شفع المذہبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرمائیں گے یہ وہ ذات گرامی ہے کہ قیامت کے دن تمام نوع انسانی افسردہ حال ہوگی۔ اور تمام کے تمام حضور اقدس، شفع المذہبین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ بے کس پناہ میں حاضر ہوں گے۔

● بخاری، مسلم اور ترمذی نے حضرت ابو ہریرہ سے اور بخاری، مسلم وابن ماجہ نے حضرت انس سے اور ترمذی وابن خزیمہ نے حضرت ابوسعید سے اور احمد بزار نے وابن حبان و ابویعلى نے حضرت صدیق اکبر سے اور احمد و ابویعلى نے حضرت ابن عباس سے مرفوعاً اور عبد اللہ بن مبارک وابن ابی شیبہ وابن ابی عاصم و طبرانی نے بسند صحیح حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین سے موقوفاً روایت کی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن لوگ پریشانی سے تنگ آ کر آپس میں کہیں گے کہ دیکھتے نہیں تم کس آفت میں ہو۔ کس حال کو پہنچے کوئی ایسا کیوں نہیں ڈھونڈتے جورب کے پاس شفاعت کرے۔ پھر خود ہی تجویز کریں گے۔ حضرت آدم علیہ السلام ہمارے باپ ہیں ان کے پاس چلنا چاہیے۔ آپ حضرت آدم کے پاس جائیں گے۔ عرض کریں گے اے حضرت آدم! علیہ الصلاۃ والسلام آپ ابوالبشر ہیں۔ اللہ نے آپ کو اپنے دست قدرت سے بنایا ہے۔ اور اپنی روح آپ میں ڈالی ہے، اور اپنے ملائکہ سے آپ کو تجھہ کرایا ہے، اور اپنی جنت میں آپ کو رکھا، اور سب چیزوں کے نام آپ کو سکھائے، اور آپ کو اپنا صافی کیا۔ آپ اپنے رب کے پاس ہماری شفاعت کیوں نہیں کرتے کہ ہمیں اس آفت سے نجات دے، آپ دیکھتے نہیں کہ ہم کس آفت میں ہیں اور کس حال کو پہنچے، حضرت آدم علیہ الصلاۃ والسلام فرمائیں گے۔ ”لَسْتُ هُنَاكَ إِنَّهُ لَا يَهُمُّنِي الْيَوْمَ إِلَّا نَفْسِي إِنَّ رَبِّيْ قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضِبًا لَمْ يَغْضِبْ قَبْلَهُ مِثْلُهِ وَ لَنْ يَغْضِبَ بَعْدَهُ مِثْلُهِ نَفْسِي نَفْسِي إِذْهَبُوا إِلَى غَيْرِيْ“

ترجمہ: میں اس قابل نہیں مجھے آج اپنی جان کے سوا کسی کی فکر نہیں، آج میرے رب نے وہ غضب فرمایا نہ ایسا پہلے کبھی غضب فرمایا نہ آئندہ کبھی ایسا غضب فرمائے۔ مجھے اپنی

جان کی فکر ہے۔ نفسی تم اور کسی کے پاس جاؤ۔  
لوگ عرض کریں گے پھر ہمیں کس کے پاس بھیجتے ہیں؟ فرمائیں گے اپنے پدر ثانی  
حضرت نوح علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس جاؤ، کہ وہ پہلے نبی ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے زمین پر  
بھیجاوے خدا کے شاکر بندے ہیں۔

لوگ حضرت نوح علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس حاضر ہوں گے اور عرض کریں گے،  
اے نبی اللہ! آپ اہل زمین کی طرف پہلے رسول ہیں۔ اللہ نے عبد مثکور آپ کا نام  
رکھا، آپ کو برگزیدہ کیا اور آپ کی دعا قبول فرمائی کہ زمین پر کسی کافر کاشان باقی نہ رکھا۔ آپ  
دیکھتے ہیں کہ ہم کس حال کو پہنچ، آپ اپنے رب کے حضور ہماری شفاعت کیوں نہیں کرتے کہ  
ہمارا فیصلہ کر دے۔ حضرت نوح علیہ الصلوٰۃ والسلام فرمائیں گے کہ میں اس قابل نہیں۔ یہ کام  
مجھ سے نہ ہو سکے گا۔ میرے رب نے آج وہ غصب فرمایا جونہ اس سے پہلے کیا اور نہ اس کے  
بعد کرے۔ مجھے اپنی جان کی فکر ہے۔ نفسی تم کسی اور کے پاس جاؤ۔ عرض کریں گے پھر  
ہمیں کس کے پاس بھیجتے ہیں؟ فرمائیں گے تم خلیل الرحمن ابراہیم کے پاس جاؤ۔

نوٹ: یہ حدیث شریف بہت ہی طویل ہے، لہذا اختصار اعرض ہے کہ:  
پھر لوگ حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس جائیں گے، وہ بھی ان کو وہی  
جواب دیں گے اور حضرت موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس بھیجیں گے۔ حضرت موسیٰ علیہ  
الصلوٰۃ والسلام بھی یہی جواب مرحمت فرمادے حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس  
بھیجیں گے۔ حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام لوگوں کو محبوب رب العالمین، شفیع المذنبین،  
حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ بے کس پناہ میں بھیج دیں گے۔ جب یہ  
مصیبت کے مارے لوگ حضور کے پاس جائیں گے تو حضور ارشاد فرمائیں گے:

”آنا لَهَا وَ آنا صَاحِبُكُمْ“، یعنی میں شفاعت کے لئے ہوں میں تمہارا صاحب  
(مطلوب) ہوں۔

پھر حضور اپنے رب کی جناب میں شفاعت فرمائیں گے۔  
(تanjیح حديث، ماخوذ: تخلیقین، از: امام احمد رضا، محدث بریلوی، ص ۱۱۵ تا ۱۲۳ ☆ کتاب الشفا  
بعریف حقوق المصطفیٰ، از: قاضی عیاض مالکی انلیسی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۳۳۹ تا ۳۴۳ ☆ مدارج العبرة، از: شیخ  
عبد الحسن محمد بدھلوی، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۷۸۷ تا ۷۹۱)

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کس طرح اور کتنے لوگوں کی شفاعت فرمائیں  
گے؟ اس کی تفصیل شعر نمبر ۳۷، ۳۸ اور ۷۹ کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔ ان اشعار کی تشریح  
سے حضرت رضا بریلوی کے اس شعر کے مصرع ثانی:

آگئی جاں تن بے جاں میں یہ آنا کیا ہے  
کی وضاحت ہو جائے گی۔

یہاں ایک نکتہ قبل غور ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ اپنی حکمت جلیل سے اہل محشر کے  
دولوں میں ترتیب وارانگیاۓ نظام کی خدمت میں جانا الہام فرمائے گا۔ شروع ہی میں حضور  
اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں آنے کا کسی کو خیال نہیں آئے گا، اگر شروع میں ہی  
آجائے تو شفاعت پاتے اور ادھر ادھر مارے مارے پھرنے کی تکلیف سے نجیج جاتے۔  
سوائے حضرت عیسیٰ دیگر انہیاۓ علیہم الصلوٰۃ والسلام بھی حضور کی خدمت میں نہیں بھیجتے۔ مثلاً:  
حضرت آدم نے حضرت نوح کے پاس، حضرت نوح نے حضرت ابراہیم کے پاس، حضرت  
ابراہیم نے حضرت موسیٰ کے پاس، حضرت موسیٰ نے حضرت عیسیٰ (علیہم الصلوٰۃ والسلام) کے  
پاس بھیجا۔ علاوہ ازیں میدان محشر کے ان آفت زدلوں میں لاکھوں بلکہ کروڑوں لوگ  
ہوں گے جن کے کان اس حدیث سے آشنا ہوں گے۔ مثلاً: صحابہ، تابعین، تبع تابعین ائمہ  
ذین اولیائے کاملین ائمہ محدثین علماء و عالمین سبھی ہوں گے۔ پھر کیوں کریے جانی پہچانی بات  
دولوں سے بھلا دی جائے گی کہ کسی کو یاد نہ آئے گا۔ اور جب حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام  
فرمائیں گے تب لوگ حضور کی خدمت میں حاضر ہوں گے۔ صرف یہی وجہ ہے تاکہ اہل محشر پر

(66)

تاؤں کی بیوں میں پھر لہرا بجا  
گیسوں کی ناگنیں لہرا چکیں

(حدائقِ بخشش، حصہ ۳، ص ۱۵)

### حل لغت:

تاؤں: تان کی جمع، گیت، سر، تال، آلاپ، پلنگ، پاکلی، گاڑی وغیرہ کی آہنی سلاخ، ایک درخت، تانا کا صیغہ امر۔ (فیروز الگات، ص ۳۳۹)

بیوں: بین کی جمع، منہ سے بجائے کا ایک ساز۔ (فیروز الگات، ص ۲۵۸)

لہرا: چلتی ہوئی لے، طبیعت میں جوش پیدا کرنے والی سر، سارنگی کی ایک گست، سر، آواز، لے، ترانہ، نغمہ۔ (فیروز الگات، ص ۱۷۶)

گیسو: سر کے لمبے بال، کٹ، زلف، کاکل، لپٹے ہوئے لمبے بال۔ (فیروز الگات، ص ۱۱۳) ☆ لغات کشوری، ص ۲۶۸ ☆ کریم الگات، ص ۱۳۵

ناگنیں: جمع ہے ناگن یا ناگنی کی، ناگ کی مادہ، گدی کے بالوں بھوزری، پانی کا لہریں لینا، لہلہانا، ہلنا، حسین عورت۔ (فیروز الگات، ص ۱۳۲)

لہرا: لہانا مصدر کا صیغہ فعل ماضی ہے، سانپ کا چلانا، موچ مارنا، پانی کا لہریں مارنا، لہلہانا، ہلنا، جبنت کرنا، اڑنا، خراٹے بھرنا، لمحنا، مائل ہونا۔ (فیروز الگات، ص ۱۷۶)

پہلے مصروع میں جو لفظ ”لہرا“ ہے اس کا مطلب ”نغمہ“ ہے۔

دوسرے مصروع میں جو لفظ ”لہرا“ ہے اس کا مطلب ”لہانا (سانپ کا چلانا)“ ہے۔

اللہ تعالیٰ اپنے محبوب کی عظمت و وجہت، شوکت و محبویت کا اظہار فرمائے کہ تم ہر جگہ گئے تمہارا کام کہیں بھی نہ بنا۔ لیکن میرے محبوب کی خدمت میں آتے ہی تمہارا مقصد حل ہو گیا۔

بقول حضرت رضا:

خلیل و نجی مسح و صفائی سمجھی سے کہیں کہیں نہ بنی  
یہ بے خبری کہ خلق پھری کہاں سے کہاں تمہارے لئے



## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ سرکی بانسری میں پھر لہرا (نغمہ) بجا اور بالوں کی ناگنیں لہرانے لگیں۔ اس شعر کو ملاحظہ فرمائیں کرام! شاید یہ سوچ رہے ہوں گے کہ حضرت رضا بریلوی نے کیا مرزا غالب یا جگر مراد آبادی کی طرح عشق مجازی کا شعر کہا ہے؟ یا اردو ادب کے دیگر شعراء کے مقابل آکر محبوبہ کی زلف کو ناگنی سے تشبیہ دی ہے۔ جیسا کہ کسی شاعر نے اپنی محبوبہ کی زلفوں کے متعلق کہا ہے:

اس زلف کا کیا کہنا جو دوش پہ لہرائی  
سمٹی تو بنی ناگن پھیلی تو گھٹا چھائی

لیکن حقیقت یہ ہے کہ حضرت رضا کی کوئی محبوبہ تھی ہی نہیں، اور نہ ہی اس کا سوال پیدا ہوتا ہے۔ حضرت رضا بریلوی نے تو صرف ایک ذات گرامی کو ہی اپنا محبوب، مقصود، مطلوب اور اپنی مراد بنایا تھا، اور وہ ذات گرامی محبوب رب العالمین، سید المرسلین، رحمة للعالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات ستودہ صفات ہے۔ تو کیا حضرت رضا بریلوی نے اپنے محبوب آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بارے میں یہ شعر کہا ہے؟ اس کا جواب ہے ہرگز نہیں کیوں کہ اس شعر میں گیسوؤں کو ناگنیں یعنی سانپ کی مادہ ناگنی یا ناگن کی جمع یعنی بہت ساری ناگن کہا گیا ہے۔ اور حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس گیسوؤں کو ناگنی سے تشبیہ دینا آپ کی شان عالی میں گستاخی و بے ادبی ہے۔ تو یہ ایک معتمہ ہو گیا کہ آخر حضرت رضا بریلوی نے کس کے تعلق سے فرمایا؟ ایک اہم امر کی وضاحت کر دینا ضروری ہے کہ حضرت رضا بریلوی نے کبھی بھی اس دنیا یاد نیاد کی تعریف میں اشعار نہیں کہے۔ حاکم، امراء، نواب یا کسی

بھی صاحب اقتدار کی تعریف میں آپ نے کبھی ایک شعر تو در کنار بلکہ ایک لفظ بھی نہیں لکھا۔ اور جب بھی لکھا ہے تو اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدح و ثناء میں، یا اپنے آقا سے نسبت غلامی رکھنے والے اولیائے کرام کی شان میں، یا اپنے آقا سے نسبت ظاہری و باطنی رکھنے والی اشیاء وغیرہ کی منقبت و تعریف و توصیف میں لکھا ہے۔ آپ نے جو کچھ بھی، جب کبھی بھی جہاں کہیں بھی، جتنا کچھ بھی اور جس طرز سے بھی لکھا ہے وہ صرف اور صرف عشق رسول کے تقاضا کے تحت لکھا ہے۔ دنیوی عشق و شوق کا تو آپ کے یہاں گزر ہی نہ تھا۔ یہاں گتھی سلجنانا دشوار ہو گیا ہے۔ کیوں کہ یہ شعر حضرت رضا کا ہے اور یقیناً آپ نے دنیوی الافت کے جذبے سے تو قطعاً نہیں لکھا اور اپنے آقا کی شان میں اس قسم کا شعر کہہ نہیں سکتے۔ البتہ حضرت رضا بریلوی نے اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے گیسوؤں کے بارے میں ایک مستقل نعت شریف ۱۸ انشعار پر مشتمل لکھی ہے۔ وہ نعت کیا ہے؟ ایمان و محبت رسول کے پھولوں کا گلدستہ ہے۔ جس نعت کا مطلع (پہلا شعر) یہ ہے کہ:

چمن طیبہ میں سنبل جو سنوارے گیسو  
حور بڑھ کر شکن ناز پہ دارے گیسو



کعبہ جاں کو پنھایا ہے غلاف مشکین  
اڑ کر آئے ہیں جو ابرو پہ تمہارے گیسو



سلسلہ پا کے شفاعت کا جھکے پڑتے ہیں  
سجدہ شکر کے کرتے ہیں اشارے گیسو



(67)

جس کے آگے سے سوراں خم رہے  
اس سے تاج رفتت پہ لاکھوں سلام

حل لغت:

سر: کھوپڑی، کسی چیز کے اوپر کا حصہ، چوٹی، ابتداء، فکر، خیال، زور، طاقت، سردار، خلاصہ، خواہش، ارادہ، کنارہ، عنوان، عشق، دماغ، برابر، بالکل، مقدم۔

(فیروز اللغات، ص ۲۷۸۲☆ لغات کشوری، ص ۳۷۲☆ کریم اللغات، ص ۸۹)

سرور: سردار، بادشاہ، امیر۔

(فیروز اللغات، ص ۲۷۹۷☆ لغات کشوری، ص ۳۸۲☆ کریم اللغات، ص ۹۱)

خم: ٹیڑھ، جھکاؤ، بھی، ترچھاپن، بل، پیچ، موڑ، حلقة، پھیر، گھماو، اوپ کا بازو۔

(فیروز اللغات، ص ۵۹۵☆ لغات کشوری، ص ۲۶۷☆ کریم اللغات، ص ۲۶)

تاج: شاہی ٹوپی، مکٹ، افسر، پروں کا طرہ، کلاغی، پرند کی چوٹی جیسے تاج ہدہد، فقیروں کی

ایک خاص قسم کی ٹوپی، دیوار کی کنگانی، وہ گھٹی دار برجی جو کسی دیوار یا مکان کے اوپ

بناتے ہیں۔ (فیروز اللغات، ص ۳۳۲☆ لغات کشوری، ص ۱۳۰☆ کریم اللغات، ص ۳۲)

رفعت: بلندی، اونچائی، ترقی، بزرگی، عزت، شان، رتبے کی بلندی، عروج، بالائی۔

(فیروز اللغات، ص ۱۳۷☆ لغات کشوری، ص ۳۲۸☆ کریم اللغات، ص ۸۰)

یہ میں جو لفظ ”سر“ ہے اس کا مطلب ”سر“ ہے۔

دوسرے میں جو لفظ ”سر“ ہے اس کا مطلب ”اوپ کا حصہ“ ہے۔

دیکھو قرآن میں شب قدر ہے تا مطلع فجر  
یعنی نزدیک ہیں عارض کے وہ پیارے گیسو  
پس جو عاشق صادق اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس گیسوں کی  
تعریف و توصیف میں مذکورہ بالا ایمان و خلوص اور محبت و تعظیم سے لبریز اشعار کے ایمانی موتی  
نچحاور کر رہا ہو وہ عاشق صادق کبھی بھی اپنے آقا و مولیٰ کی معنبر زلفوں کو ناگنیں سے تشییہ نہیں  
دے سکتا۔ بلکہ ایسا تصور بھی نہیں کر سکتا۔ تو پھر اب دوبارہ یہ سوال اٹھتا ہے کہ حضرت رضا نے  
یہ شعر کس تعلق سے لکھا ہے؟ جواب ہے عشق رسول کے تعلق سے۔ اب اس جواب سے تو  
معاملہ مزید پچیدہ ہو گیا۔ کہ عشق رسول کے تعلق سے شعر اور گیسوں کو ناگنیں سے تشییہ دینا؟  
جو بآعرض ہے کہ ہاں! لیکن ناگنیں سے تشییہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زلفوں کو نہیں  
دی گئی، اور نہ ہی کسی معظم دین کی زلفوں کی، بلکہ کسی بھی انسان کی زلفوں کو نہیں دی گئی۔ بلکہ  
خوشنا اور دلفریب ماحول سے مثال دی گئی ہے۔ کیوں کہ یہ شعر اس قصیدہ کا ہے جو حضرت رضا  
بریلوی نے بطریق تشییب ماہ ربيع الاول شریف کی آمد کے بیان میں مرقوم فرمایا ہے۔

● تشییب یعنی شعرا کی اصطلاح میں قصیدے کی ابتداء میں عاشقانہ مضامین میں نظم  
کرنا۔ (فیروز اللغات، ص ۳۶۱)

یہ شعر جس قصیدے کا ہے اس کی سرخی ہے۔ ”متفرق اشعار تشییب قصیدہ در بیان آمد  
بہار ماہ ربيع الاول شریف“، جس کا مطلب یہ ہوا کہ یہ قصیدہ تشییب کے انداز میں لکھا گیا ہے۔  
اور تشییب کے انداز میں جو قصیدہ لکھا جاتا ہے اس کی ابتداء میں عاشقانہ مضامین نظم کئے جاتے  
ہیں۔ لہذا حضرت رضا بریلوی نے اس قصیدہ کی ابتداء عاشقانہ مضامین سے کی ہے۔ جس کا  
اندازہ اس قصیدہ کے ابتدائی اشعار سے ہو جائے گا۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و مجتب حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ سرور کائنات حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سر اقدس کی مدح و ثناء کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میرے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا سر اقدس وہ ذیشان ہے جس کی عظمت، موزونیت، بیت، سطوت، شان و شوکت، جاہ و حشمت اور رب و بد بہ کا یہ عالم ہے کہ دنیا کے بڑے بڑے بادشاہوں کے سر اس کے سامنے بھکر رہتے ہیں۔ یہ مقدس سر تمام بلند اور عزت و شان والے سروں کا تاج و افسر ہے اس کی بلندی پر لاکھوں سلام ہوں۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے ”سر سرور ال خم رہے“، یعنی ”سرداروں کے سر جھکر ہے“ کا جملہ استعمال فرمایا ہے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عالم گیر سلطنت و قاہر حکومت کا تذکرہ کیا ہے۔ اور یہ حقیقت ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو شہنشاہ کوئین کے مرتبہ عالیہ پر فائز فرمایا کہ بڑے بڑے بادشاہوں کے سروں کو اپنے محبوب کے آگے خم ہونے پر مجبور کر دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب کو وہ رب اور بد بہ عطا فرمایا ہے کہ اس محبوب کی بیت کا یہ عالم ہے:

جس کے آگے کھینچی گردیں جھک گئیں

اس خدا داد شوکت پہ لاکھوں سلام

دنیوی بادشاہ تو در کنار، اس محبوب کی تعظیم و تکریم تمام انبیاء و مرسیین علیہم الصلاۃ و السلام بھی بجالاتے ہیں۔ بقول حضرت رضا بریلوی:

انبیاء تھے کریں زانو ان کے حضور  
زانوؤں کی وجہت پہ لاکھوں سلام

اور اس محبوب کا وہ بد بہ اور وہ وجہت کیوں نہ ہو؟ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب کو جو مرتبہ عطا فرمایا ہے وہ نہ کسی کو دیا ہے اور نہ کسی کو دے گا۔ بقول حضرت رضا:  
وہ خدا نے ہے مرتبہ تجوہ کو دیا نہ کسی کو ملے نہ کسی کو ملا  
کہ کلام مجید نے کھائی شہا، تیرے شہر و کلام و بقا کی قسم  
خود حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنے رب کی اس نعمت عظمی کا ذکر بارہا  
فرمایا ہے۔ جیسا کہ متعدد احادیث میں وارد ہے۔

• امام احمد اور ابو بکر بن ابی شیبہ سیدنا علی مرتفعی کرم اللہ تعالیٰ وجہہ الکریم سے راوی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں ”أَعْطِيْتُ مَا لَمْ يُعْطَ أَهْدَى مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِيْ نُصْرَتُ بِالرُّعْبِ وَأَعْطِيْتُ مَفَاتِيْحَ الْأَرْضِ“، یعنی مجھے وہ عطا ہوا جو مجھ سے پہلے کسی نبی کو نہیں ملا۔ رب سے میری مدد فرمائی گئی (کہ مہینہ بھر کی راہ پر دشمن میرا نام سن کر کانپ اٹھا) اور مجھے ساری زمین کی کنجیاں عطا ہوئیں۔

(الامن و العلی لیغتی المصطفی بداع البلاء، حدیث ۲۲، ۵۷، از: امام احمد رضا محدث بریلوی)  
• حافظ ابو زکریا یحییٰ بن عائد نے اپنے مولد میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے اور وہ والدہ محترمہ مکرمہ معنیۃ حضور اقدس (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) حضرت بی بی آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے راوی کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ولادت کے بعد خازن جنت نے حضور کو اپنے پروں میں لے لیا اور گوش اقدس (کان شریف) میں عرض کی کہ ”مَعَكَ مَفَاتِيْحُ النَّصْرِ قَدْ الْبِسْتُ الْخَوْفَ وَ الرُّعْبَ لَا يَسْمَعُ أَهْدُ بِذِكْرِكِ إِلَّا وَجَلَ فُوَادُهُ وَ خَافَ قَلْبُهُ وَ لَمْ يَرَكَ يَا خَلِيفَةَ اللَّهِ“

ترجمہ: حضور کے ساتھ نظرت کی کنجیاں ہیں، رب و بد بہ کا جامہ حضور کو پہنایا گیا، جو حضور کا چرچا سنے گا اس کا دل ڈرجائے گا۔ اور جگر کانپ اٹھے گا اگرچہ حضور کو نہ دیکھا ہو، اے اللہ تعالیٰ کے نائب۔  
(الامن و العلی، ج ۲۰)

اور یہی وجہ تھی کہ دنیا کے بڑے بڑے بادشاہ اور اہل سلطنت حضور اقدس کا اسم شریف سنتے ہی اپنا سر نیاز ختم کر دیا کرتے تھے۔

(۱) شاہ عبše نجاشی (۲) ہرقل شاہ روم (۳) کسری شاہ فارس (۴) مقوس شاہ مصر اور اسکندریہ (۵) فروت بن عمر والی عمان وغیرہ کے حالات شعر نمبر ۲۸ ”تیرے بے دام کے بندے ہیں رئیسان عجم“ کی تشریح میں مذکور ہوئے۔ عرب کے بڑے بڑے قبائل جو اپنی بہادری و شجاعت میں کیتائے زمانہ تھے۔ مثلاً:

(۱) قبیلہ بنی ثقیف (۲) قبیلہ عبد القیس (۳) قبیلہ دوس (۴) قبیلہ بنی تمیم (۵) قبیلہ بنی سلیم (۶) قبیلہ بکار (۷) قبیلہ ط (۸) قبیلہ نجخ (۹) قبیلہ حضرموت (۱۰) قبیلہ نجران (۱۱) قبیلہ بنو اشعر (۱۲) قبیلہ حمیر (۱۳) قبیلہ مزینہ (۱۴) قبیلہ شیبان (۱۵) قبیلہ بنی عامر (۱۶) قبیلہ عزراہ (۱۷) قبیلہ اہل جرش (۱۸) قبیلہ بنی فزارہ (۱۹) قبیلہ مرہ (۲۰) قبیلہ دار (۲۱) قبیلہ تجیب (۲۲) قبیلہ سلامان (۲۳) قبیلہ محارب کے سرداروں نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے آگے ”سرسر وال خمر ہے“ کا مظاہرہ کیا ہے۔ صرف ملک عرب ہی نہیں بلکہ دنیا کے دیگر ممالک کے بادشاہوں نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شہنشاہیت کا اعتراف کرتے ہوئے سرتسلیم خم کے اور بہت کثیر تعداد میں داخل اسلام ہوئے۔

مصرع ثانی میں حضرت رضا بریلوی ارشاد فرماتے ہیں:

اس سرتاج رفت پ لاکھوں سلام

یعنی سلام ہواں سر مبارک پر جو رفت کا تاج ہے۔ جس کے مرتبہ کی بلندی، مقام کی اونچائی، رتبے کی ترقی، اس کی عظمت کی بزرگی، بارگاہ الہی میں اس کی عزت و مرتبت، اس کی اعلیٰ شان، اس کے درجات کی بالائی اور اس کی وجاہت کے عروج کا انظہار روز قیامت تمام اولین و آخرین پر ہو جائے گا۔ اس سر اقدس کی رفت دیکھ کر تمام رشک کریں گے۔ اور تمام پر

یہ حقیقت کھل جائے گی کہ اللہ کے حضور جو وجہت اس ذات اقدس کی ہے وہ کسی کی نہیں۔ اس مرتبہ پر پہنچنے کا کوئی تصور بھی نہیں کر سکتا۔ یہ صرف اسی محظوظ کا خاصہ ہے۔ اس عنوان کے ضمن میں چند احادیث کریمہ تلاوت کرنے کا شرف حاصل کریں۔

• احمد، بزار، ابو یعلیٰ اور ابن حبان اپنی صحیح میں حضرت جناب افضل الاولیاء الاولین و الآخرين سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے حدیث شفاعت روایت کرتے ہیں کہ جب قیامت کے دن لوگ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوں گے تب حضور والا حضرت جرجیل امین علیہ الصلوٰۃ والسلام کو اپنے رب کے پاس اذن لینے کے لئے بھیجیں گے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ اذن دے گا۔ حضور حاضر ہو کر ایک ہفتہ ساجدر ہیں گے۔ رب تبارک و تعالیٰ ارشاد فرمائے گا۔

”إِرْفَعْ رَأْسَكَ وَ سَلْ تُعْطَ وَ اشْفَعْ تُشَفَّعْ“

ترجمہ: سراٹھا اور عرض کرو سی جائے گی اور شفاعت کرو قبول ہو گی۔

حضرت اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سراٹھائیں گے۔ تو رب عظیم کا وجہ کریم دیکھیں گے۔ فوراً سجدے میں گرجائیں گے، ایک ہفتہ اور ساجدر ہیں گے، رب تبارک و تعالیٰ پھر وہی کلمات لطف فرمائے گا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنا سر مبارک اٹھائیں گے اور تیسرا مرتبہ سجدہ کرنے کا ارادہ فرمائیں گے۔ تو حضرت جرجیل امین حضور کا بازو تحام کر رک یں گے۔ اس وقت حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے رب کریم سبحانہ سے عرض کریں گے:

”إِيٰ رَبِّ جَعَلْتَنِي سَيِّدَ وَلِدَ آدَمَ وَ لَا فَخْرَ“، یعنی اے رب میرے! تو نے مجھے اولاد آدم کا سردار کیا اور کچھ فخر نہیں۔ (الی آخر الحدیث)

(تجلی العقین، باب نبینا سید المرسلین، از: اعلیٰ حضرت، ص: ۹۲)

• امام مالک، بخاری، مسلم، ترمذی اور نسائی نے حضرت جیبریل مطعم رضی اللہ تعالیٰ عنہ

شیخ الاسلام ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے نقل فرماتے ہیں کہ مجاہد کا یہ قول از روئے نقش مرفوع، نہ از جہت نظر منوع ہے۔ یعنی کہ امام مجاہد کا یہ قول قابل قبول ہے اور نقاش نے امام ابو داؤد صاحب سنن رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے نقل کیا کہ ”مَنْ آنْكَرَ هَذَا الْقَوْلَ فَهُوَ مُتَّهِمٌ“ یعنی جو اس قول سے انکار کرے وہ متهم ہے۔ یعنی تہمت لگانے والا۔

اسی طرح امام دارقطنی نے اس قول کی تشریح فرمائی اور اس کے بیان میں چند اشعار نظم کئے اور اسی کی مثل امام العلام احمد شہاب الدین خفاجی کی کتاب ”نسیم الریاض“ میں ہے۔  
ان اشعار میں صرف ایک شعر قارئین کی خدمت میں پیش ہے۔

وَ لَا تُنْكِرُوا أَنَّهُ قَاءِدٌ  
وَ لَا تُنْكِرُوا أَنَّهُ يُقْعِدُ

یعنی حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم عرش پر بٹھائیں گے، اس کا انکار مت کرو، اور اللہ تبارک و تعالیٰ انہیں عرش پر بٹھائے گا اس کا بھی انکار مت کرو۔

● ابوالشیخ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے راوی ہیں کہ ”أَنَّ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ الْقِيَمَةِ يَجْلِسُ عَلَى كُرْسِيِّ الرَّبِّ بَيْنَ يَدَيِّ الرَّبِّ“، یعنی بے شک محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم روز قیامت رب کے حضور رب کی کرسی پر جلوس فرمائیں گے۔ (تجلی الحقائق، ص ۵۹)

● امام حجی السنۃ، علامہ البغوی اپنی کتاب ”معالم التزیل“ میں حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی ہیں کہ ”يُقْعِدُهُ عَلَى الْكُرْسِيِّ“ ترجمہ: اللہ انہیں کرسی پر بٹھائے گا۔

● امام ترمذی نے بافادہ تحسین و صحیح حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ:

”أَنَا أَوَّلُ مَنْ تَنْشَقُ عَنْهُ الْأَرْضُ فَأَكُسْنِي حُلَّةً مِنْ حُلَّ الْجَنَّةِ أَفَوْمُ“

سے روایت کیا کہ حضور سید المرسلین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”أَنَا الْحَաشِرُ يَحْشُرُ النَّاسُ عَلَى قَدَمِي“ ترجمہ: میں ہی وہ حاشر ہوں کہ تمام لوگ میرے قدموں پر اٹھائے جائیں گے۔ یعنی اولین و آخرین حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پیچھے ہوں گے۔ (تجلی الحقائق، ص ۱۰۶)

اب ایک حدیث وہ بیان کرتا ہوں کہ جس سے اہل ایمان کا ایمان تازہ ہو جائے گا۔ اور بارگاہ رسالت کے گستاخوں کا سینہ غیظ میں جل جائے گا۔

● ”عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ إِنَّ اللَّهَ عَرَوَ جَلَّ اتَّخَذَ أَبْرَاهِيمَ خَلِيلًا وَإِنَّ صَاحِبَكُمْ خَلِيلُ اللَّهِ وَأَكْرَمُ الْخَلْقِ عَلَى اللَّهِ ثُمَّ قَرَأَ عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا قَالَ يُقْعِدُهُ عَلَى الْعَرْشِ۔“

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ بے شک اللہ عزوجل نے حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو خلیل بنایا۔ اور بے شک تمہارے آقا محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ کے خلیل ہیں اور تمام خلق سے زیادہ اس کے نزدیک عزیز و جلیل ہیں۔ پھر آیت پڑھی۔ ”عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا“ تلاوت کر کے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ روز قیامت انہیں عرش پر بٹھائے گا۔

● حضرت عبد اللہ بن حمید وغیرہ نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے تلمیز رشید حضرت مجاہد سے روایت کی کہ انہوں نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا کہ ”يُجْلِسُهُ اللَّهُ تَعَالَى مَعَهُ عَلَى الْعَرْشِ“، یعنی اللہ تعالیٰ انہیں عرش پر اپنے ساتھ بٹھائے گا۔ یعنی معیت تشریف و تکریم عطا فرمائے گا۔ وہ سبحانہ و تعالیٰ جلوس اور مجلس سے پاک اور متعال ہے۔ (تجلی الحقائق، ص ۵۶)

● امام احمد بن محمد المصری القسطلانی اپنی کتاب ”مواہب لدنیہ“ میں علامہ سید الحفاظ

ثابت ہوا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سرتاج رفتت کی وہ بلندی ہے کہ آپ تمام خلق خدا سے سر بلند اور افضل و اعلیٰ ہیں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا سر اقدس قیامت میں اتنا بلند ہو گا کہ آپ کے اوپر صرف عرشِ الہی ہو گا اور آپ تمام مخلوق سے بلند ہوں گے اسی بلندی اور رفتت کا ذکر کرتے ہوئے بارگاہ رسالت کے عاشق صادق حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ نے خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے ہدیہ سلام مجتب نچھا درکیا ہے:

جس کے آگے سر سروارِ خم رہے  
اس سرتاجِ رفتت پہ لاکھوں سلام



عَنْ يَمِينِ الْعَرْشِ لَيْسَ أَحَدٌ مِنَ الْخَلَائِقِ يَقُومُ ذَلِكَ الْمَقَامَ غَيْرِيْ“  
ترجمہ: میں سب سے پہلے زمین سے باہر آؤں گا۔ پھر مجھے جنت کے جوڑوں سے ایک جوڑا پہنایا جائے گا۔ میں عرش کی ایک جانب ایسی جگہ کھڑا ہوں گا جہاں مخلوقِ الہی میں سے کوئی بھی کھڑا نہ ہو سکے گا۔

- امام یہقی نے کتاب الاسماء والصفات میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”أَكْسَى حُلَّةً مِنَ الْجَنَّةِ لَا يَقُولُ لَهَا الْبَشَرُ“  
ترجمہ: مجھے وہ بہشتی لباس پہنایا جائے گا کہ تمام انسان جس کی قدر و عظمت کے لائق نہ ہوں گے۔

- امام ابن حجر مکری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے اپنی کتاب ”فضائل القراءی“ میں امام شیخ الاسلام سراج بلقینی سے نقل کیا ہے کہ حضرت جرجیل علیہ الصلاۃ والسلام نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے عرض کی کہ ”أَبْشِرْ فَإِنَّكَ خَيْرُ خَلْقِهِ وَ صَفْوَتِهِ مِنَ الْبَشَرِ حَبَّالَ اللَّهِ بِمَا لَمْ يُحِبِّ بِهِ أَحَدًا مِنْ خَلْقِهِ لَا مَلَكًا مُقَرَّبًا وَلَا نَبِيًّا مُرْسَلًا“

ترجمہ: مژده ہو کہ حضور بہترین خلق خدا ہیں، اللہ تعالیٰ نے تمام آدمیوں میں سے حضور کو جن لیا اور وہ دیا جو سارے جہاں میں سے کسی کو نہ دیا۔ نہ کسی مقرب فرشتے کو نہ کسی مرسل نبی کو۔

- عثمان بن سعید دارمی نے حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”إِنَّ اللَّهَ دَفَعَنِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي أَعْلَى غُرْفَةٍ مِنْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ لَيْسَ فَوْقَيْ إِلَّا حَمَلَةُ الْعَرْشِ“

ترجمہ: اللہ تعالیٰ مجھے قیامت کے دن جنتِ نعیم کے سب غرفوں (بالاخانوں) سے اعلیٰ غرفہ میں بلند فرمائے گا کہ مجھ سے اوپر بس خدا کا عرش ہو گا۔

پہلے مصروع میں جو لفظ ”صفا“ ہے اس کا مطلب ”درستی“ ہے۔  
دوسرے مصروع میں جو لفظ ”صفا“ ہے اس کا مطلب ”پاکیزگی“ ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دیار اقدس مدینہ منورہ کی عظمت اور پاکیزگی کا ذکر فرمائے ہیں۔ اور حج بیت اللہ ادا کر لینے والے حاج کرام کو مخاطب بنا کر فرمائے ہیں کہ اے فریضہ حج سے فارغ ہونے والے حاجو! تم اب اس دیار اقدس مدینہ طیبہ میں آر ہے ہو جہاں پر وہ ذات گرامی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم آرام فرمائیں جن کے طفیل تم کو حج کی سعادت نصیب ہوئی ہے۔ اے فریضہ حج سے فارغ ہونے والے خوش نصیب حاجو! تم نے حج کے تمام اركان ادا کر لیے اور ان میں سے یہ کہ طواف کعبہ کے بعد سعی کرنا یعنی کہ صفا اور مرودہ نام کی دو پہاڑیوں کے درمیان چلانا اور دوڑنا۔ صفا اور مرودہ نام کی دو پہاڑیوں کے درمیان جو جگہ ہے جہاں سعی کی جاتی ہے اس کو ”مسعی“ کہتے ہیں۔ یعنی سعی کرنے کی جگہ۔ سعی کرنے والا مسعی میں چلتا ہے لیکن ایک مخصوص جگہ آتے ہی وہ دوڑتا ہے۔ یہ دوڑنا حضرت امام علیل علیہ السلام کی والدہ ماجدہ حضرت ہاجرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی سنت ہے۔ کیوں کہ آپ اپنے لخت جگر کے لئے صفا اور مرودہ نام کی دو پہاڑیوں کے درمیان پانی ڈھونڈنے کے لئے ادھر سے ادھر، اور ادھر سے ادھر آتی جاتی تھیں۔ اس آمد و رفت میں آپ کبھی آہستہ چلتی تھیں اور کبھی دوڑتی تھیں۔ لہذا آپ جس مقام پر آ کر دوڑتی تھیں اس جگہ مسعی میں نشان نصب ہے اور اس نشان کے آتے ہی سعی کرنے والا حاجی بھی دوڑتا ہے۔ اس طرح دوڑنا سعی کے اركان میں شامل ہے۔ اور عبادت میں شمار ہے۔ مسعی میں دوڑنے والا حاجی صرف ثواب کے حصول کی نیت سے دوڑتا ہے۔ کوئی

(68)

خوب مسخی میں بامید صفا دوڑ لیے  
ره جاناں کی صفا کا بھی تماشا دیکھو

**حل لغت:**

مسعی: سعی کرنے کی جگہ، مکہ مکرمہ میں خانہ کعبہ کے قریب واقع صفا اور مرودہ نام کی دو پہاڑیوں کے درمیان طواف کے بعد حاجی لوگ سعی کرتے ہیں وہ جگہ۔

سعی: دوڑھوپ، کوشش، جدوجہد، محنت، سفارش، مکہ کی دو پہاڑیوں صفا اور مرودہ کے درمیان دوڑنا، جلدی کرنا، کوشش کرنا، حاصل کرنا۔

(فیروز الگات، ص ۸۰۰ ☆ لغات کشوری، ص ۳۸۲ ☆ کریم الگات، ص ۹۶)

صفا: پاک، پاکیزہ، مجاہ، صیقل کیا ہوا، صفائی، درستی، نزل، سپاٹ، ہموار، کھر، دوستی، خالص، مکہ کی ایک پہاڑی۔

(فیروز الگات، ص ۸۶۲ ☆ لغات کشوری، ص ۲۳۶ ☆ کریم الگات، ص ۱۰۲)

روہ: راہ کا مخفف، راستہ، رتبہ، مرتبہ، دفعہ، بار، قادرہ، قانون، آہنگ، نغمہ۔

(فیروز الگات، ص ۳۳۷ ☆ لغات کشوری، ص ۳۳۷ ☆ کریم الگات، ص ۸۲)

جاناں: محبوب، محبوبہ، جانی، پیارا، بعض صوفی شعرا نے خدا تعالیٰ کے لئے بھی استعمال کیا ہے، جان، معشوق، پیارا۔

(فیروز الگات، ص ۲۲۷ ☆ لغات کشوری، ص ۱۸۵ ☆ کریم الگات، ص ۳۶)

تماشا: باہم کر پیدل چلانا، سیر تفریح، دید، نظارہ، مزہ، لطف، کھیل، مجھ، ہجوم، ہنگامہ، مذاق، ٹھٹھا، عجیب بات، نمائش، دکھاؤا، سوانگ، ناٹک، کرتب، لیلا۔

(فیروز الگات، ص ۲۷۹ ☆ لغات کشوری، ص ۱۶۲ ☆ کریم الگات، ص ۲۱)

بھی شخص صحت بنانے کے لئے یا کھانا ہضم کرنے کے لئے ورزش کی نیت سے وہاں نہیں دوڑتا۔ بلکہ ثواب حاصل کرنے اور گناہوں سے پاک ہونے کے لئے دوڑتا ہے۔ اسی کو حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمہ اپنے شعر میں بیان فرماتے ہیں کہ اے صفا اور مروہ کے درمیان پاک ہونے کی نیت اور امید سے دوڑنے والے حاجیو! مکہ معظمه میں صفا یعنی پاکیزگی حاصل کرنے کے لئے تم نے دوڑنے کی زحمت، اور مشقت اٹھائی لیکن اب تم رحمۃ للعالمین اور جان رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مقدس شہر مدینہ طیبہ آرہے ہو۔ یہاں پر صفا یعنی پاکیزگی حاصل کرنے کے لئے تمہیں تکلیف گوار نہیں کرنی پڑے گی کیوں کہ رہ جاناں یعنی محبوب کے درکار استہ کہ جہاں تم چلو گے پھر وہ راستہ یعنی پاکیزگی تمہارے ساتھ ساتھ اور باہم مل کر پیدل چلے گی۔ اس شعر میں حضرت رضا بریلوی نے ”تماشا دیکھو“ کا جملہ استعمال فرمایا ہے۔ ”تماشا“ کے معنی ہوتے ہیں باہم پیدل چلنا۔ مطلب یہ ہوا کہ مدینہ طیبہ میں آنے والے زائرین یا آنے والا زائر صفا کو اپنے ساتھ چلتی ہوئی دیکھے گا۔ یہ تو ہوئے شعر کے ظاہری اور لغوی معنی، اب شعر کی تشریح کے لئے رقم الحروف جیسا ہے علم حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ کے فیض سے توسل کر کے کچھ لکھنے کی جرأت کرتا ہے۔

اس شعر میں حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمہ مکہ مکرہ مدینہ منورہ کا تقابلی جائزہ اور موازنہ پیش کر رہے ہیں۔ مکہ معظمه و مقدس شہر ہے جہاں خانہ کعبہ ہے، لیکن مدینہ منورہ میں کعبہ کا بھی کعبہ ہے۔ مکہ میں جلال خداوندی کا مظاہرہ ہے تو مدینہ میں جمال محمدی کا نظارہ ہے۔ مکہ معظمه میں حصول ثواب کے لئے عبادت و ریاضت کی مشقتوں برداشت کرنی پڑتی ہے، مگر مدینہ میں گنہگاروں کو رحمۃ للعالمین کی نوری چادر اپنی رحمت کی پناہ دے رہی ہے۔ مکہ میں آب زم زم کا مقدس چشمہ ابل رہا ہے، تو مدینہ میں حوض کوثر کے مالک کے جود و کرم کا دریا اچھل رہا ہے۔ مکہ میں میزاب کے نیچے کبھی کبھی بارش کرم کے چھینٹے نصیب ہو جاتے ہیں، لیکن مدینہ

میں ابر رحمت کی موسلا دھار بارش ہمیشہ ہوتی رہتی ہے۔ مکہ میں نیک اور متقی لوگ بھی خوف خدا سے لرزتے ہیں، لیکن مدینہ میں گنہگار بھی دامنِ مصطفیٰ پر مچلتا ہے۔ بے شک مکہ معظمه کی عظمت اپنی جگہ مسلم اور برقرار ہے، لیکن مدینہ منورہ کی توبات ہی نزاکی ہے۔ مدینہ میں کوئی نین کا دو لہا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم آرام فرماتا ہے اور اسی دو لہا کے طفیل اللہ تعالیٰ کی نعمتیں، حمتیں اور برکتیں حاصل ہوتی ہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کے محبوب اعظم کا وہ آستانہ ہے جہاں گناہ صیقل ہوتے ہیں اور توبہ قبول ہوتی ہے۔

قرآن مجید میں اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

”وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَآبًا رَّحِيمًا“  
(پارہ ۵، سورہ النساء، آیت ۲۳)

ترجمہ: اور جب وہ اپنی جانوں پر ظلم کریں تو تیرے حضور حاضر ہوں پھر اللہ سے بخشش چاہیں اور رسول ان کے لئے معافی مانگیں تو بیشک اللہ کو توبہ قبول کرنے والا مہربان پائیں گے۔  
(ترجمہ ماخوذ از: الامن والعلی، ص ۲۰)

اس آیت کریمہ میں صاف ارشاد ہے کہ اگر گناہ ہو جائے تو حضور پر نور رواف و رحیم آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہو کر اللہ تبارک و تعالیٰ سے استغفار کریں اور حضور بھی ان کے لئے معافی چاہیں تو اللہ تعالیٰ کو ضرور توبہ قبول کرنے والا اور مہربان پائیں گے۔ غور فرمائیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان کتنی بلند فرمارہا ہے۔ اگر بندے سے اللہ کی نافرمانی ہوگی اور بندے نے ارتکاب گناہ کیا، پھر اس گناہ پر نادم ہو کر بندہ اپنے رب سے معافی چاہے، توبہ و استغفار کرے، تورب تبارک و تعالیٰ قادر مطلق ہے وہ اپنے بندے کی توبہ قبول فرمائے۔ لیکن رب کو یہ زیادہ پسند ہے کہ اے بندو! اگر اپنے گناہوں کی معافی چاہتے ہو تو میرے محبوب کی خدمت میں جاؤ، میرے محبوب کے حضور حاضر ہو کر مجھ سے استغفار کرو اور یہ کوشش کرو کہ میرا محبوب بھی تمہارے گناہوں کی مجھ سے بخشش

حضرت محمد بن حرب ہلالی فرماتے ہیں کہ اس کے بعد میں سوگیا، خواب میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت سے مشرف ہوا آپ مجھ سے فرماتے ہیں کہ اس شخص کو بلاکر خوش خبری سنادو کہ حق تعالیٰ نے میری شفاعت سے اس کے گناہ بخشن دئے۔

(جزء القلوب، اردو، ص ۲۲۵)

حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کے شعر کا دوسرا مصرع انہیں سب واقعات کی طرف اشارہ ہے کہ یہ مقدس بارگاہ ہے کہ جہاں آنے والے گناہ گار اس کریم آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نگاہ لطف و عنایت سے صیقل ہو جاتے ہیں اور ”رہ جاناں کی صفا کا بھی تم شادیکھو“، کا منظر سامنے آ جاتا ہے۔ اسی لئے تو حضرات صالحین اس دربار سے ہمیشہ ربط قائم رکھتے آئے ہیں۔ اگر کسی مجبوری کی بناء پر خود حاضر نہیں ہو سکتے تھے تو اپنے قاصد کو بھیج دیا کرتے تھے۔

● حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ تعالیٰ عنہ ملک شام سے مدینہ منورہ کو قاصد بھیجا کرتے تھے تاکہ ان کا سلام رسالت پناہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جانب میں عرض کرے، ان کا غل تابعین کے وسط زمانے میں تھا۔ اس خبر کی روایت مشہور ہے۔

(جذب القلوب، اردو، ص ۲۳۲)



چاہے تو بے شک میں تمہارے گناہوں کی تو پہنچوں فرمائے کہ تم پر مہربانی فرماؤں گا۔

- شیخ محقق عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ حافظ ابو عبد اللہ مصباح الظلام میں امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ تعالیٰ وجہہ الکریم سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دفن کے تین دن بعد ایک اعرابی آیا اور قبر انور پر گرد پڑا۔ وہ اعرابی قبر انور کی خاک اپنے سر پر ڈالتا تھا اور کہتا تھا کہ یا رسول اللہ! صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم آپ نے جو کچھ اپنے رب سے سنا وہ میں نے آپ سے سنا۔ اور آپ نے جو کچھ خدا سے یاد کیا میں نے آپ سے یاد کیا اور وہ آیت یہ ہے کہ ”وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءَ وَكَ“ (آلیۃ) میں نے اپنے اوپر ظلم کیا اور آپ کے پاس اس لئے آیا ہوں کہ آپ میرے لئے استغفار فرمائیں۔ قبر شریف سے ایک آواز آئی کہ ”قَدْ غُفرَّاكَ“، یعنی تیری مغفرت ہو گئی۔

(خذل القلوب ای دیوار کھجور، اردو، ص ۲۶۶)

● شیخ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ فرماتے ہیں کہ محمد بن حرب ہلالی کہتے ہیں کہ جب میں مدینہ منورہ آیا تو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت کر کے آپ کے سامنے بیٹھا ہی تھا کہ ایک اعرابی نے آکر زیارت کی اور کہنے لگا کہ یا خیر الرسل! حق سجنانہ و تعالیٰ نے آپ پر جو سچی کتاب نازل فرمائی ہے اس میں یہ لکھا ہے کہ ”وَلَوْ أَنْهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوك“ (آلیہ) میں آپ کے پاس اپنے گناہوں سے بخشش کا طالب آیا ہوں۔ آپ میرے لئے استغفار کریں۔ یہ کہہ کروہ اعرابی رونے لگا اور یہ بیت یڑھا:

**يَا خَيْرَ مَنْ دُفِنَتْ لِقَاءُ أَعْظَمَهُ  
فَطَابَ بِطِيبِهِنَّ الْقَاءُ وَالْأَكْمُ**

**فِي الْفِدَاءِ بِقَبْرِ أَنَّ سَاكِنُهُ  
فِي الْعَفَافِ وَفِي الْجُودِ وَالْكَرَمِ**

(69)

ماںگ من مانی منھ ماںگی مرادیں لے گا  
نہ یہاں نہ ہے نہ منگتا سے یہ کہنا کیا ہے

### حل لغت:

من مانی: حسب منشہ، دل کے مطابق، خود اختیاری یعنی جو جی چاہے۔ (فیروز اللغات، ص ۱۲۸۸)

منھ ماںگی: دلی خواہش، دلی تمنا۔

مراد: ارادہ، مطلب، مقصد، غرض، خواہش، تمنا، آرزو، منت، نذر، بھینٹ، مفہوم، منشاء۔

(فیروز اللغات، ص ۱۲۲۳) ☆ لغات کشوری، ص ۶۸۳ ☆ کریم اللغات، ص ۱۵۰)

نہ: حرفاً، نہیں، نا، منت، انکار۔

(فیروز اللغات، ص ۱۳۸۷) ☆ لغات کشوری، ص ۹۲ ☆ کریم اللغات، ص ۱۸۸)

منگتا: بھیک مانگنے والا، بھکاری، فقیر، گدا۔

کیا ہے؟: کیا بات ہے، کیا معاملہ ہے، کیا کہتے ہو، کون ہے، کیوں ہے، بیکار ہے، نکما ہے، بے حقیقت ہے۔

دوسرے مصروع میں شروع میں جو لفظ "نہ" ہے اس کا مطلب "نہیں" ہے۔

دوسرے مصروع میں درمیان میں جو لفظ "نہ" ہے اس کا مطلب "انکار" ہے۔

دوسرے مصروع میں آخر میں جو لفظ "نہ" ہے اس کا مطلب "نہیں" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان اپنے آقا و

مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم اور فیاضی و سخا نات کا تذکرہ فرمائے ہیں۔ اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم پر اعتماد کامل رکھتے ہوئے پختہ یقین کے ساتھ بلا کسی قید و پابندی کے حضرت رضا بریلوی فرماتے ہیں کہ اے دربار رسالت کے سائل یہ وہ دربار ہے کہ جہاں تو من مانتی یعنی جو چاہے ماںگ، تجھے منھ ماںگی یعنی جو تیری دلی خواہش ہے وہ تمام مرادیں ضرور ملیں گی۔ کیوں کہ یہ اس شہنشاہ کو نین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا دربار ہے کہ جہاں پر ”نا“ ہے، نہیں۔ اور مانگنے والوں سے یہ نہیں کہا جاتا کہ کیا ہے؟ یعنی کیا بات ہے کہ اتنا بڑا سوال کرتے ہو۔ تمہارا سوال کرنا بے کار ہے۔

اس شعر کے مصروع ثانی میں لفظ ”نہ“ دو متفرق معنوں میں استعمال کیا گیا ہے۔ پہلی اور تیسرا مرتبہ جو لفظ ”نہ“ ہے وہ ”نہیں“ کے معنی میں ہے۔ اور دوسرا مرتبہ جو لفظ ”نہ“ ہے وہ انکار کے معنی میں ہے۔ یعنی شعر کے لفظی معنی یہ ہوں گے کہ ”یہاں انکار نہیں ہے“ اس شعر میں لفظ ”نہ“ دو متفرق معنوں میں مستعمل ہوا ہے۔ حالاں کہ حروف و اعراب کے اعتبار سے غیر متفرق و مساوی ہے۔ الہذا یہ شعر فرن شاعری کی صنعت تجھیں کامل کا شعر ہے۔

اس شعر میں ”من مانی“ اور ”منھ ماںگی“ مراد کا ذکر کیا گیا ہے۔ ”من مانی“ اور ”منھ ماںگی“ میں بڑا فرق ہے۔ اس فرق کو یوں سمجھیں کہ زید اور بکر دونوں دوست ہیں۔ لیکن زید بہت مالدار ہے اور بکر مالی اعتبار سے تنگ دست و مفلس ہے۔ ایک دن زید کو اپنے دوست بکر کے حال پر ترس آیا اور اس نے بکر سے کہا کہ تمہاری مالی حالت بہت خستہ ہے اور مجھ کو اللہ بنا کر و تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے بہت کچھ دیا ہے۔ الہذا میں ایک دوست ہونے کی حیثیت سے کہتا ہوں کہ تم کو جو بھی ضرورت ہو بلا تکلف کہو میں پوری کر دوں گا۔ زید کی یہ درخواست سن کر بکر شش و پنج میں پڑ گیا کہ کیا مانگوں؟ بکر کو اپنا قرض ادا کرنے اور دیگر ضروریات زندگی پورا کرنے کے لئے ایک لاکھ روپیہ کی ضرورت ہے، لیکن اتنی بڑی رقم مانگتے ہوئے وہ جھگٹتا ہے۔ خجالت و شرم مانع ہوتی ہے۔ جی تو یہ چاہتا ہے کہ ایک لاکھ روپیہ مانگوں،

عنایت فرمادیتے حالاں کہ اس کی آپ کو بھی ضرورت ہوتی۔ لیکن دوسروں کی ضرورت کو آپ اپنی ضرورت پر ترجیح دیتے۔ آپ عطا اور تصدق میں تنوع فرمایا کرتے، کسی کو بہبہ فرماتے، کسی کو حق دیتے، کسی کو بار قرض سے چھڑاتے، کسی کو صدقہ دیتے اور آپ عطا اور تصدق میں کسی کو ہدیہ فرماتے۔ کبھی ایسا ہوتا کہ آپ کپڑا خریدتے اور اس کی قیمت ادا کر کے اس کپڑے والے کو ہی کپڑا تھفہ دے دیتے۔ کبھی ہدیہ قبول فرماتے اور پھر اس سے کئی گنازیاہ بطور انعام عطا فرماتے۔

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طاہری حیات کے زمانے میں جس طرح آپ کے دربار میں سائلوں کے سوال پورے ہوتے تھے اسی طرح آج بھی باحیات نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دربار سے سوال کرنے والوں کو عطا ہوتا رہتا ہے اور قیامت تک ہوتا رہے گا۔ کچھ واقعات ممتند اور معترکتب سے پیش خدمت قارئین ہیں۔

• محمد بن المکنہ رکھتے ہیں کہ ایک شخص نے میرے والد کے پاس ۸۰ راسی دینار امانت رکھتے تھے اور اجازت دی کہ اگر ضرورت پڑے تو اس میں سے خرچ بھی کر لینا۔ یہ کہہ کروہ شخص جہاد پر چلا گیا۔ میرے والد ضرورت کے وقت اس میں سے خرچ کرتے تھے۔ پھر جب وہ شخص واپس آیا تو میرے والد سے اپنی رقم طلب کی۔ میرے والد وہ رقم ادا کرنے سے قاصر رہے اور اس شخص سے کہا کہ کل آناتب جواب دوں گا۔ اب میرے والد نے مسجد بنوی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں رات گزاری۔ تھوڑی دیر حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مزار اقدس کے پاس اور تھوڑی دیر منبر کے سامنے فریاد کی۔ یکا یک رات کی تاریکیوں میں ایک شخص ظاہر ہوا اور اسی دینار کی ایک تھیلی میرے والد کے ہاتھ میں تھادی۔ صح کے وقت والد صاحب نے جس کی امانت اپنے پاس رکھی تھی اس کو بلا کروہ تھیلی دے دی اور مطالبہ کی زحمت سے بخات پائی۔  
(جذب القلوب الی دیارِ الحبوب، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۲۳۹)

لیکن ڈر ہے کہ اتنی بڑی رقم مانگنے پر زید نے انکار کر دیا تو میرا کیا منھرہ جائے گا۔ اس لئے من ہی من میں سمجھوٹہ کر کے اس نے صرف پچیس ہزار روپیہ مانگے۔ من مانقی رقم تو ایک لاکھ تھی لیکن منھرہ مانگی رقم پچیس ہزار ٹھہری۔ اور اس کی وجہ یہ ہوئی کہ بکرنے سوچا کہ اگر میں نے زید سے ایک لاکھ کی رقم مانگی تو زید کہیں یہ نہ کہہ دے کہ کیا ہے؟ کیا کہتے ہو تم، اتنی بڑی رقم کا مطالبہ کرتے ہو؟ میں نے ہمدردی کا اظہار کیا تو بس گویا سونے کی چڑیا ہاتھ لگی ہواں طرح اتنا بڑا مطالبہ کرنے لگے۔ تمہارا یہ مطالبہ بے کار ہے۔ اس سے خوفزدہ ہو کر بکرنے من مانقی کا مطالبہ نہیں کیا۔ لیکن یہاں شہنشاہ کو نین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا دربار وہ سختی دربار ہے کہ یہاں من مانقی اور منھرہ مانگی، تمام مرادیں پوری ہوتی ہیں۔ کیوں کہ یہاں کسی بھی سائل کے کسی بھی سوال کے جواب میں ”نہیں“، ”کہہ کر انکار کرنا“ اس دربار کی شان کے خلاف ہے۔ بڑے سے بڑے سوال کرنے والے کو ”نہیں“ اور ”کیا“، کہہ کر ٹھکرایا نہیں جاتا۔ یہاں کا منگتا بھی ماہیوں ہو کر خالی ہاتھ نہیں لوٹتا۔ بلکہ ”من مانقی“ اور ”منھرہ مانگی“ مرادیں حاصل کرتا ہے۔

• شیخ محقق عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ”احادیث صحیحہ میں مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کبھی کوئی ایسا سوال نہیں کیا گیا اور نہ کوئی چیز ایسی مانگی گئی جس کے جواب میں حضور نے ”لا“، یعنی ”نہیں“، فرمایا ہو۔ ہر شخص آپ سے جو کچھ مانگتا قبول کرتے اور عطا فرماتے۔  
(مدارج النبوة، اردو ترجمہ، جلد ا، ص ۹۲)

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جود و کرم کے تعلق سے کچھ تفصیل شعر ۱۵ ”میرے کریم سے گرقطرہ کسی نے مانگا“ اور شعر نمبر ۲۷ وہ کیا جود و کرم ہے شہ بلطخا تیرا۔ کی تشریح میں ملاحظہ فرمائیں۔

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جود و سخا حد شمار اور اندازہ و قیاس سے باہر تھا۔ جو کچھ موجود تھا اسی پر آپ کا جود و سخا منحصر نہ تھا۔ بلکہ لاکھ در لاکھ گنا بھی ہوتا تو بھی ان کا یہی حال ہوتا۔ حضور جب بھی کسی ضرورت مند، محتاج کو ملاحظہ فرماتے تو اپنا کھانا پینا تک اٹھا کر

● امام ابو بکر بن مقری کہتے ہیں کہ میں اور طبرانی اور ابو لشخ تینوں حرم مصطفوی میں تھے، کہ بھوک نے غلبہ کیا اور دو روز اسی حالت میں گزر گئے جب عشاء کا وقت آیا تو میں قبر شریف کے سامنے گیا، اور عرض کی کہ ”یا رَسُولَ اللَّهِ الْجُوعُ“، یعنی اے اللہ کے رسول! بھوک لگی ہے۔ یہ کلمہ کہہ کر میں واپس چلا آیا اور میں اور ابو لشخ سو گئے۔ طبرانی بیٹھے ہوئے کسی چیز کا انتظار کر رہے تھے کہ اچانک ایک علوی شخص آیا، اور دروازہ ٹکھٹھایا، اس کے ساتھ دو غلام تھے ہر ایک کے ہاتھ میں زنبیل اور اس میں کھجور کے ساتھ بہت سے کھانے تھے، انہوں نے ہم سب کے ساتھ بیٹھ کر کھایا، اور جتنا باقی بچا اس کو بھی ہمارے پاس چھوڑ دیا، اس علوی شخص نے رخصت ہوتے وقت ہم سے کہا کہ اے لوگو! شاید تم نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس شکایت کی ہے، کیوں کہ میں نے تھوڑی دیر پہلے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا کہ مجھ سے فرماتے ہیں کہ تم ان لوگوں کے لئے کھانا حاضر کرو۔

(جدب القلوب، اردو، ص ۲۳۰)

● ابن جوزی نے روایت کیا کہ ایک زمانہ میں اہل مدینہ سخت قحط زده ہو گئے۔ لوگوں نے ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی خدمت میں آکر قحط سالی کی شکایت کی۔ آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قبر شریف کے پاس چلو۔ اس میں ایک کھڑکی ہے اس کو آسمان کی طرف کھول دو، تاکہ آپ کی قبر اور آسمان کے درمیان کوئی پردہ نہ رہے۔ ان لوگوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے حکم کے مطابق ایسا ہی کیا اور بارش ہوئی۔

● احمد محمد صوفی کہتے ہیں کہ میں تین مہینہ تک جنگل میں پھرتا رہا، میرے بدن کی کھال پھٹ گئی۔ میں مدینہ منورہ حاضر ہوا۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور آپ کے دونوں ساتھی حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما پر سلام عرض کر کے میں سو گیا، میں نے خواب میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ فرماتے ہیں اے احمد! تو آگیا، کیا

حال ہے؟ میں نے عرض کی کہ یا رسول اللہ! میں بھوک ہوں اور آپ کا مہمان ہوں۔ حضور نے فرمایا کہ ہاتھ کھلو۔ میں نے ہاتھ پھیلائے آپ نے چند درہم میرے ہاتھ میں دیئے۔ جب میں نیند سے بیدار ہوا تو وہ درہم میرے ہاتھ میں تھے، میں بازار گیا، گرم روٹیاں اور فالودہ خریدا اور پھر جنگل میں چلا گیا۔ (جدب القلوب، اردو، ص ۲۳۱)

● ابن الجلا کہتے ہیں کہ میں مدینہ منورہ آیا۔ ابھی مجھ پر ایک دو فاقہ ہی گزرے تھے کہ میں نے قبر شریف کے پاس کھڑے ہو کر عرض کی کہ ”أَنَا ضَيْفُكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ“، یعنی یا رسول اللہ! میں آپ کا مہمان ہوں۔ پھر میں سو گیا، حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا۔ کہ مجھے ایک روٹی عنایت فرمائی، آدھی میں نے خواب میں ہی کھائی۔ جب بیدار ہوا تو بقیہ نصف روٹی میرے ہاتھ میں تھی۔ (جدب القلوب، اردو، ص ۲۳۰)

● ابو بکر اقطع فرماتے ہیں کہ میں مدینہ منورہ آیا۔ مجھے پانچ دن ہو گئے کہ غذائیں چکھی تھی۔ چھٹے روز میں نے قبر شریف پر جا کر عرض کی کہ یا رسول اللہ! میں آپ کا مہمان ہوں۔ اس کے بعد میں نے خواب دیکھا کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لائے۔ حضرت ابو بکر اسیں جانب اور حضرت عمر بائیں طرف اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہم آگے تھے۔ مجھ سے کہتے تھے کہ انھوں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لے آئے ہیں۔ میں آگے بڑھا اور آپ کے دونوں ابروؤں کے درمیان بوسہ دیا، حضور نے مجھ کو ایک روٹی دی میں نے کھائی، جب بیدار ہوا تو ایک ٹکڑا روٹی کا ہاتھ میں بچا ہوا تھا۔ (جدب القلوب، اردو، ص ۲۳۰)



(70)

رسُل و ملک پر درود ہو وہی جانے ان کے شمار کو  
مگر ایک ایسا دکھا تو دو جو شفیع روز شمار ہے

حل لغت:رسُل: رسول کی جمع ہے۔

(فیروز الگات، ص ۱۰۷☆ لغات کشوری، ص ۳۲۳☆ کریم الگات، ص ۹۷)

ملک: فرشته، جمع ملائک، ملائکہ، جمادوت، وہ چیز جس سے کوئی کام قائم ہو۔

(فیروز الگات، ص ۱۲۸۳☆ لغات کشوری، ص ۳۶۷☆ کریم الگات، ص ۱۶۶)

شمار: گنتی، تعداد، حساب، تخمینہ۔ (فیروز الگات، ص ۸۷۲)روز شمار: انصاف کا دن، اعمال کا بدلہ ملنے کا دن، قیامت کا دن۔ (فیروز الگات، ص ۷۲۷)شفیع: شفاقت کرنے والا، سفارش کرنے والا۔

(فیروز الگات، ص ۸۳۳☆ لغات کشوری، ص ۳۲۲)

پہلے مصروع میں جو لفظ "شمار" ہے اس کا مطلب "گنتی" ہے۔دوسرا مصروع میں جو لفظ "شمار" ہے اس کا مطلب "قیامت" ہے۔

## شعر کی تشریح اور اس کے فنی محاسن

اس شعر میں امام عشق و محبت حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان انبیاء کرام اور فرشتوں پر درود بھیج رہے ہیں اور پھر ان کی تعداد کے متعلق یہ فرماتے ہیں کہ "وہی جانے ان کے شمار کو"، یعنی کہ انبیاء کرام علیہم السلام اور فرشتوں کی صحیح تعداد ان کا بھیجنے

والارب ہی جانے، یہ اس لئے فرمایا کہ انبیاء کرام کی صحیح تعداد معین نہیں۔ ان کی تعداد کے بارے میں کئی قول ہیں لیکن سارے اقوال میں راجح اور صحیح قول ایک لاکھ چوبیس ہزار کم و بیش ہے۔ حالاں کہ یہ تعداد بھی یقینی معین نہیں، اس لئے علمائے اسلام کا ہمیشہ دستور رہا ہے کہ جب وہ انبیاء کرام کی تعداد شمار کرتے ہیں تو ایک لاکھ چوبیس ہزار کے ساتھ کم و بیش یعنی اس سے کم یا زیادہ ضرور کہتے ہیں اور یہ کہنا لازمی اور ضروری بھی ہے۔ کیوں کہ عقائد میں سے ہے کہ کسی نبی کا انکار کفر ہے۔ اسی طرح کسی غیر نبی کو نبی مانتا بھی کفر ہے۔ اگر انبیاء کرام کی تعداد قطعی طور پر کسی نے ایک لاکھ چوبیس ہزار متعین کر لی اور انبیاء کرام کی تعداد ایک لاکھ چوبیس ہزار ایک ہے تو ایک نبی کی نبوت کا انکار ہوا جو کفر ہے۔ اور اگر انبیاء کرام کی تعداد ایک لاکھ تینسیس ہزار نو سونانوے (۱۲۳۹۹۹) ہے تو ایک غیر نبی کو نبی تسلیم کرنے کا کفر عائد ہو گا۔ اس لئے احוט و اسلام طریقہ علمائے اسلام میں یہی راجح ہے کہ انبیاء کرام کی تعداد کے ساتھ "کم و بیش" بولنا چاہیئے۔ تاکہ کسی نبی کی نبوت کا انکار یا کسی غیر نبی کی نبوت کا اقرار نہ ہو جائے۔ اس نظریہ کو پیش نظر رکھتے ہوئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے ان کے شمار کو علم الہی پر مخصر کیا ہے۔ رہی تعداد فرشتوں کی تو ان کا شمار ممکن ہی نہیں کیوں کہ ان کا شمار علم الاعداد میں آہی نہیں سکتا۔ عدد ہی ختم ہو جائیں گے، اللہ تبارک و تعالیٰ نے کائنات کے انتظام کی الگ الگ خدمات پر فرشتوں کو مأمور کیا ہے، صرف اپنے محبوب اعظم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مقدس آرامگاہ کی حاضری اور سلامی کے لئے روزانہ ایک لاکھ چالیس ہزار (۱،۴۰,۰۰۰) فرشتوں کو مأمور کیا ہے۔ حدیث کے ارشاد کے مطابق بارگاہ رسالت کی حاضری کے لئے روزانہ صحیح ستر ہزار، اور روزانہ شام کو ستر ہزار فرشتے حاضر ہوتے ہیں۔ اور جو فرشتہ بھی ایک مرتبہ شرف حاضری سے شرف و فیضیاب ہو جاتا ہے قیامت تک اسے دوبارہ حاضری کا موقع نہیں ملے گا۔ اس حساب سے صرف ایک مہینہ میں بیالیس لاکھ (۲۶,۰۰۰) فرشتے صرف دربار

- حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ”لِوَاءُ الْكَرَامَةِ وَمَفَاتِيحُ الْجَنَّةِ وَلِوَاءُ الْحَمْدِ يَوْمَئِذٍ بِيَدِي“ (الترمذی ۳۶، ج ۲)
- ترجمہ: کرامت و بزرگی، محمد کا جھنڈا اور جنت کی چاپیاں اس روز میرے ہاتھ میں ہوں گی۔
- قرآن مجید میں اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے کہ:

”عَسَىٰ أَن يَبْعَثَنَا رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُودًا“، یعنی عنقریب اللہ تبارک و تعالیٰ تمہیں مقام محمود عطا فرمائے گا۔

- حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مردی ہے کہ:

”فَذَلِكَ يَوْمٌ يَبْعَثُهُ اللَّهُ الْمَقَامَ الْمَحْمُودَ“، یعنی پس اس دن اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کو مقام محمود پر کھڑا فرمائے گا۔ (بخاری شریف)

- یہ مقام محمود کیا ہے؟ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سب سے پہلے میں اپنے مزار اقدس سے نکلوں گا۔ مجھے حتی لباس پہنایا جائے گا۔ ”نَمَّأَقُومُ عَلَى يَمِينِ الْعَرْشِ لَيْسَ أَحَدٌ مِنَ الْخَلَائِقِ يَقُولُ ذَلِكَ الْمَقَامَ غَيْرِي“، یعنی پھر میں عرش الہی کے دائیں جانب کھڑا ہوں گا اور یہ مقام میرے علاوہ مخلوق میں کسی کو حاصل نہ ہوگا۔ (الترمذی)
- سچ فرمایا حضرت رضا بریلوی نے کہ شفع روز شمار صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جیسا کوئی نہ تو انبیائے سابقین میں ہے اور نہ ہی فرشتوں میں ہے۔



رسالت کی حاضری کے لئے معین ہیں۔ اس حساب سے ایک سال میں پانچ کروڑ چار لاکھ (۵,۰۰,۰۰۰) فرشتوں ہوئے تقریباً چودہ سو سال سے یہ سلسلہ جاری ہے اور قیامت تک جاری رہے گا تو ان کا میزان لگانا ہی ناممکن ہے۔ ارب اور کھرب سے بھی کئی گناہ دوجا وزوں کے ہو جائے گا تو جب صرف ایک خدمت پر مأمور فرشتوں کا شمار غیر ممکن ہے تو تمام فرشتوں کی تعداد کے متعلق سوچ بھی نہیں سکتے۔ اسی لئے حضرت رضا بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان نے انبیاء و ملائکہ کے شمار کو علم الہی پر موقوف رکھا، لیکن ان بے شمار معصومین کی عظمت و حرمت کے آداب کے دائرے میں رہتے ہوئے اپنے آقا و مولیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عظمت و شان کتنے بہترین انداز میں بیان کر رہے ہیں ”مگر ایک ایسا دکھا تو دو جو شفع روز شمار ہے“، کہہ کر فرماتے ہیں کہ انبیاء و مسلمین میں اولو العزم انبیاء بھی ہیں۔ فرشتوں میں بھی عالی مرتبہ ملائکہ ہیں۔ وہ سب صحیح ان کی عظمت، رفتہ، مرتبہ، شان، منزلت سب تسلیم۔ لیکن ان تمام میں سے کوئی ایسا دکھا تو دو جو میرے آقا و مولیٰ ماں کو نین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرح ”روز شمار“ یعنی کہ قیامت کے دن شفاعت کرنے والا ہو۔ شعر کے دونوں مصروفوں میں حضرت رضا بریلوی نے لفظ شمار کو کتنے بہترین انداز میں نبھایا ہے۔

● شفع روز شمار صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت ہر عام و خاص کو شامل ہے۔ عامۃ المؤمنین تو درکنار اس دن حضرت سیدنا ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام بھی محبوب کبریاء کی طرف ملتفت ہوں گے، اور کیوں نہ ہوں کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مردی ہے کہ روز قیامت رسولان جنت اہل محشر سے مخاطب ہو کر پکارے گا۔

”إِنَّ اللَّهَ أَمَرَنِي أَنْ أَدْفَعَ مَفَاتِيحَ الْجَنَّةِ إِلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ“  
(مدارج النبوة، جلد ا، ج ۲۲۶)

مجھے اللہ تعالیٰ نے جنت کی چاپیاں محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو سپرد کرنے کا حکم دیا